
Compte rendu de livre

Albert Piette, Les jeux de la fête, Paris :  
Éditions de la Sorbonne, 2023 [1988], 304 p.

Laurent Sébastien Fournier
Université Côte d’Azur

Ce livre, initialement publié en 1988, avait marqué une nette avancée dans 
les études festives. L’ouvrage reste-t-il actuel et quelle est sa pertinence 

pour la recherche contemporaine ? Si la fête est un invariant anthropologique, 
il n’en est pas de même des interprétations qui la concernent. Discutant les 
théories classiques de la fête, Albert Piette avance de nouvelles perspectives 
cognitivistes, interactionnistes et sémiologiques. Le livre, novateur en son 
temps, critique l’hyper-descriptif ethnographique, la plongée dans le 
symbolisme, le fonctionnalisme naïf, l’idéalisation de la fête archaïque. Il 
remplace ces approches anciennes par une étude des « espace-temps 
interstitiels » dans la fête. Les propositions théoriques de Piette sont robustes. 
La fête est pour lui un jeu qui décontextualise, rompt avec la routine quotidienne 
et produit une sorte d’entre-deux, une ambivalence comportementale. Il postule 
une relation dialectique (et non d’affrontement ou de rupture) entre l’espace 
interstitiel constitué par la fête et l’ordre dominant. Il se distingue ainsi des 
auteurs qui posaient par principe l’exotisme ou l’altérité fondamentale des 
comportements festifs. Les notions d’intervalle festif, de « méta-message », de 
cadre et de comportement mettent en question la perspective sociologique 
classique (Durkheim, Caillois, Duvignaud). Piette parvient à échapper à la 
mystique de la signification comme à celle de la transgression (Freud). La fête 
est plutôt considérée comme un miroir (p. 36) et vécue sur un « mode mineur ».

Piette prend aussi appui sur des références littéraires, grands classiques ou 
textes plus discrets. Il s’intéresse aux « contraintes formelles du mouvement 
festif » (p. 41). Il avance les notions de « béance » et de « libre création verbale » 
qui l’orientent vers les relations entre signifiant et signifié dans la fête. 
Cependant, cette théorie reste prisonnière de la logique saussurienne du signe. 
Elle néglige à la fois les aspects charnels et la multi-sensorialité des fêtes. Pour 
autant, Piette étudie de manière productive la dramatisation narrative du 

Laurent Sébastien Fournier    1Anthropologica 67.1 (2025)



message festif et l’insertion de ce message dans la configuration rhétorique de 
la fête. Il perçoit ainsi deux séries enchevêtrées et décalées au principe du « jeu 
festif ». Il distingue le « rite idéal » et le « rite secondaire », entrecroisés et 
actualisés dans un « rapport inter-rituel ». Piette interroge donc le décalage entre 
signifiant et signifié, critiquant le cadre saussurien tout en reproduisant ses 
catégories fondamentales.

Sur ces bases, la Wallonie (Belgique) constitue le terrain d’application 
exclusif de l’ouvrage. Les exemples sont divisés selon « la nature du message 
festif » (p. 46), distinguant des fêtes « fictionnelles » qui mettent en scène des 
personnages fictifs (les Gilles du carnaval de Binche, repliés sur la communauté 
locale, et les Blanc-Moussis de Stavelot, ouverts au tourisme), et des fêtes « non 
fictionnelles » basées sur des thématiques réelles (le goûter matrimonial 
d’Ecaussinnes, rite local inspiré du mariage, la fête de la Wallonie à Namur, la 
fête du travail à Charleroi). Une étude de la fête du Doudou de Mons clôt le 
volume, démontrant les superpositions possibles du fictionnel et du non-
fictionnel. Piette utilise les méthodes classiques de l’ethnographie : observations 
de terrain, entretiens et analyse des sources documentaires locales. 

Pour chaque exemple, Piette interroge les décalages entre « programme 
narratif » de la fête et « configurations rhétoriques ». Inspiré par la sémiologie 
et la sociolinguistique, il considère la fête comme un langage afin de rompre 
avec les approches sociologisantes ou psychologisantes du passé. Mais la fête 
n’est pas uniquement un langage, et il manque souvent le corps des fêtards. Il 
s’agit donc plutôt d’une approche communicationnelle de la fête (avec les 
dimensions centrales de « message » et de « méta-message ») que d’une 
anthropologie au plein sens du terme. Le modèle actantiel de Greimas (p. 49) 
ne permet pas de rendre compte des spécificités gestuelles et corporelles de la 
fête. De même, l’opposition entre verbal et non-verbal est à peine effleurée, 
comme si Piette était un simple spectateur des fêtes qu’il étudie. Pour dépasser 
la question des déterminations sociales comme celle des orientations 
symboliques des fêtes, Piette s’efforce de « comprendre ce que la fête représente 
pour ceux qui la vivent » (p. 51), mais la fête ne va-t-elle pas bien au-delà de cette 
phénoménologie ? Il n’y a pas non plus de réflexion sur les mythes festifs, ce 
qui aurait permis d’autres questionnements : pourquoi Piette n’a-t-il lu ni 
Barthes, ni Lévi-Strauss, ni De Martino ?

Le contenu du livre, en dépit de son ambition théorique, est relativement 
classique. À Binche (chapitre 1), Piette décrit le contexte historique du carnaval, 
le personnage central du Gille, les principales séquences de la fête (p. 55-76). Il 

Anthropologica 67.1 (2025)2    Laurent Sébastien Fournier



puise amplement chez les folkloristes belges. Il propose ensuite une analyse, 
insistant sur le « rite idéal », les comportements et la mobilisation affective des 
participants. A Stavelot (chapitre 2), de même, il utilise des sources locales pour 
décrire le personnage du Blanc-Moussi, son costume, l’histoire de la fête 
jusqu’aux efforts récents de sa mise en tourisme. Si le carnaval de Binche repose, 
selon Piette, sur le principe de « l’harmonie dans la hiérarchie », celui de Stavelot 
privilégie la « compétition pour l’égalité ». Un chapitre conclusif (chapitre 3) fait 
le point sur « la complexité comportementale dans la fête fictionnelle ». Piette 
y propose une herméneutique fondée sur la comparaison des deux exemples. 
Il y postule une « interstitialité » et une « fluidité » comportementales.

La deuxième partie, en miroir de la première, aborde « la fête non 
fictionnelle ». Au contraire de la fête fictionnelle, celle-ci n’est pas centrée sur 
un personnage artificiel mais prend pour signifié un message directement issu 
de la réalité : le mariage, le travail, l’identité wallonne. Piette se demande quel 
est le rapport entre « rite idéal » et « rite secondaire », quelle est la « modalisation 
ludique » des fêtes de ce type, comment ce type de fête oscille entre les enjeux 
réels de sa thématique et sa figuration secondaire. Le cas du goûter matrimonial 
d’Ecaussinnes (chapitre 4) est intéressant en tant que ritualisation idéale du 
mariage, augmenté par une ritualisation secondaire sous forme d’amplification. 
Ici, on joue à se marier ; la fête est basée sur un canular fondateur datant de 
1903 qui tourne le mariage en dérision. Mais l’exemple a vieilli avec la fin de 
l’hétéronormativité ; son sens a évidemment changé dans le contexte 
contemporain. De même, le « rite idéal » de la fête du travail de Charleroi 
(chapitre 5) est, selon Piette, la manifestation de l’union des travailleurs contre 
les forces patronales, mais qu’en est-il à l’heure de la flexibilisation et de la 
financiarisation de l’économie ? Piette indique comment, en marge de la fête 
du travail, apparaissent des aspects ludiques qui s’expriment aux dépens des 
enjeux politiques. Ce serait là une « dé-sémantisation » et une apparition de 
« nouvelles modalisations festives » introduisant une dimension non sérieuse 
dans la fête politique. Les fêtes de Wallonie à Namur (chapitre 6) offrent 
l’exemple de fêtes créées vers 1920 autour d’un cortège évoquant la construction 
historique d’une identité politique et culturelle wallonne. Comme dans les 
chapitres précédents, l’étude est plutôt datée, au vu des évolutions récentes des 
questions identitaires en Belgique. 

Dans un chapitre récapitulatif, Piette propose une analyse de « la complexité 
comportementale dans la fête non fictionnelle » (chapitre 7). Il y compare les 
logiques de la fête fictionnelle et de la fête non fictionnelle. Si la fête fictionnelle 

Laurent Sébastien Fournier    3Anthropologica 67.1 (2025)



s’appuie sur « l’oxymoron » et « la dénégation référentielle », la fête non 
fictionnelle utilise plutôt « l’amplification » et « le développement des 
potentialités sémantiques ». La dernière partie, constituée d’une longue étude 
de la fête du Doudou de Mons (chapitre 8), insiste sur « l’incessant va-et-vient 
entre le rite idéal et le rite secondaire comme condition nécessaire de la 
régulation et de la survie d’une fête » (p. 209). Une séquence spécifique de la fête 
de Mons, le combat de Saint-Georges contre le dragon, vient en appui de cette 
démonstration. Piette montre comment un rituel secondaire, la conquête des 
crins du dragon par la foule (p. 236), introduit « un jeu dans le jeu », une brèche 
anti-structurale qui exprime la culture populaire contemporaine et se surimpose 
à la culture officielle médiévale d’où provient le rite idéal.

Pour conclure, on regrette que cette réédition n’ait pas pris la mesure des 
avancées réalisées dans les études festives depuis 35 ans. Les problématiques de 
la corporéité, de la sensorialité, et du redoublement virtuel des fêtes ne sont 
jamais évoquées. Les théories auraient mérité d’être rediscutées et les terrains 
revisités. La question de la patrimonialisation des fêtes est purement et 
simplement ignorée, malgré les graves crises qu’elle a entraînées en Belgique 
même. Seule partie rédigée pour la nouvelle édition, l’avant-propos lunaire 
évoquant l’ennui heideggérien et les camps de concentration révèle l’engagement 
minimal d’un auteur qui semble aujourd’hui très éloigné des fêtes de sa jeunesse.

Anthropologica 67.1 (2025)4    Laurent Sébastien Fournier


