Les cultures animales au temps
de ’lhomogénocéne

Convergences inattendues entre
deux ontologies de la boréalie (Québec)

Emile Duchesne
Université Laval

Résumé: D’un coté, des Ainés innus de la communauté d’'Unamen Shipu
remarquent que les animaux de leur territoire sont de plus en plus controlés
par les institutions coloniales, comme les caribous, dont on dit qu’ils pensent
comme les Allochtones. De I'autre, des Québécois du Lac-Saint-Jean,
influencés par la culture populaire des Etats-Unis entourant la péche sportive,
ont illégalement implanté une espéce envahissante, ’achigan a petite bouche,
ce qui pourrait avoir des conséquences dramatiques pour les espéces locales.
Qu’est-ce qui uni ces deux contextes ? Une limitation de la diversité qui est
la mieux décrite par le concept d’homogénocéne, qui désigne la tendance a
I’homogénéisation culturelle et biologique que notre monde est en train de
vivre depuis le contact entre I’Ancien et le Nouveau monde. A partir d’un
perspectivisme anthropologique et philosophique, la discussion se base sur
deux études de cas autour du concept d’homogénocéne. Elle démontre comment
notre époque actuelle est marquée par une double contrainte qui s’incarne a
la fois dans I’érosion de la diversité du monde commun et dans la diminution
de la capacité des points de vue particuliers a exprimer des différences.
Mots-clés: Homogénocéne; perspectivisme; Nation innue; Québécois;
animaux

Abstract: On the one hand, the Innu Elders of the community of Unamen
Shipu have noticed that the animals in their territory are increasingly
controlled by colonial institutions, such as caribou, who, they say, think more
and more like non-natives. On the other hand, the Quebecois from the Lac
Saint-Jean region, influenced by US popular culture surrounding sport fishing,
illegally introduced an invasive species, smallmouth bass, which could have a

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de ’homogénocéne | 1



dramatic impact on local species. What links these two contexts? A reduction
in diversity, best described by the concept of the Homogenocene, which refers
to the trend toward cultural and biological homogenization that our world has
been experiencing since the contact between the Old and the New World. From
an anthropological and philosophical perspectivism, the discussion is based
on two case studies on the concept of Homogenocene. It demonstrates how our
current era is marked by a double bind that is embodied in both the erosion
of the shared world’s diversity and the decreased ability of specific viewpoints
to express differences.

Keywords: Homogenocene; perspectivism; Innu Nation; Quebecois; animals

Enfant, j'ai rapidement appris que les animaux pouvaient étre porteurs de
cultures. Mon grand-pére, ayant lui-méme grandi au bord du lac Saint-
Jean, m’y a initié a la péche dés I’age de quatre ans. Il profitait de ces moments
pour m’expliquer les nombreux bouleversements dans la composition de la
faune lacustre qu’il avait observés au fil de sa vie, allant de la variation des
cycles d’abondance de certains poissons a I'arrivée de nouvelles espéces. Il
nous arrivait souvent d’attraper des barbottes brunes (Ameiurus nebulosus) qui,
personnellement, me répugnaient en raison de leurs étranges moustaches. Les
barbottes répugnaient également mon grand-pére mais pour une autre raison:
ces animaux ne venaient pas d’ici. Il m’expliquait souvent que lorsqu’il était
lui-méme un enfant, il n’y avait pas de barbottes. Mon grand-pére me rappelait
alors systématiquement I’adage local, que j’ai entendu maintes fois raconté
par d’autres pécheurs, voulant que les barbottes avaient été implantés dans le
lac Saint-Jean par la faute de riches pécheurs américains (des Etats-Unis) — ou
sinon de Montréal — qui fréquentaient naguere la région. En effet, autrefois, la
péche aux appats vivants était permise et on dit que les pécheurs de 'extérieur
jetaient leurs surplus d’appats dans le lac avant de terminer leur partie de péche.
La barbotte étant une espéece venant d’ailleurs, il était hors de question d’en
manger, alors qu’elle est trés appréciée dans le sud du Québec. I est légitime
de parler ici d’'un véritable tabou alimentaire qui est vastement partagé dans
la région et qui est motivé par la répugnance et 'extériorité sociale. Ce tabou
renforce et s’appuie sur 'opposition entre la culture locale des Québécois du
Lac-Saint-Jean et la culture globale, souvent urbaine et américanisée. C’est ainsi
que, tot dans ma vie, on m’a révélé que les animaux pouvaient transmettre des
cultures. J’ai retrouvé ce motif des années plus tard lorsque j’ai commencé a

mener des recherches en anthropologie avec les Innus, une Premiére nation

2 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



de la famille algonquienne dont le territoire traditionnel englobe la majeure
partie du nord-est du Québec et du Labrador, y compris le Lac-Saint-Jean. Ce
texte vise a réconcilier partiellement la perspective de ces deux ontologies
contrastées de la boréalie — autochtone et allochtone — pour montrer comment
I’homogénéisation du monde causé par la prolifération d’especes animales

exogenes minent leur capacité respective a exprimer des différences.

& ok ok

Pour Claude Lévi-Strauss (1985, 14), les mythes autochtones des Amériques
racontent comment les sociétés humaines ont acquis les attributs de la culture.
De la perspective des animaux, ce processus implique un parcours inverse:
dotés de parole et de tous les apanages de la société, ils perdent progressivement
les institutions de la culture pour se fondre dans la nature. Le schéma lévi-
straussien de I’humanisation et de ’animalisation a encore quelque chose a
nous apprendre aujourd’hui, a condition que I'on cesse de I’entrevoir comme
un processus qui s’est terminé aux aurores du monde. Cette lecon, je la tiens
d’Atuan, un Ainé innu de la communauté d’Unamen Shipu au Québec,
conteur réputé, que j’ai souvent accompagné en forét. Atuan m’a maintes fois
parlé des histoires de mariages entre humains et animaux, qui se sont passés
il y a suffisamment longtemps pour qu'on ne se souvienne plus de leurs
protagonistes, mais pas assez pour qu’ils appartiennent au temps mythique. De
ces unions, les Innus ont retiré des connaissances sur le comportement animal.
C’est aussi de la que viennent les mythes: ils ont été transmis aux humains par
leurs alliés animaux. En revanche, les animaux ont aussi retiré quelque chose
de ces unions: la ruse et I'intelligence des humains. Ainsi, les caribous prennent
désormais la fuite lorsqu'un humain les approche. En réponse a Lévi-Strauss,
les récits innus nous apprennent que 'animalisation des animaux n’a pas été
un processus unilinéaire et qu’il s’est poursuivi au-dela du temps des origines.
En cela, les Innus, comme la plupart des peuples autochtones des Amériques,
congoivent que les animaux d’aujourd’hui sont dotés de culture. C’est la une
grande lecon du perspectivisme anthropologique: chaque existant appréhende
le monde a partir de son point de vue, qui est celui de la culture, ou plutét celui
de sujet (Brightman 1993 ; Viveiros de Castro 1998 ; Lima 1999).

Quelle est la pertinence de ce point de vue autochtone pour les populations
qui ne partagent pas les prémisses animistes, selon lesquelles les animaux sont
envisagés comme des personnes avec une intériorité comparable a celle des
humains ? Depuis quelques décennies, la science occidentale s’est intéressée

aux cultures animales pour se rendre compte que certains animaux sont dotés

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de I'homogénocéne | 3



de consciences, voir méme de culture (Low et al. 2012 ; Leland 2008). Au fil de
ces débats éthologiques, une question s’est souvent posée (de Waal 2016 ; 2003):
'attribution de la culture a des animaux reléve-t-elle d’un biais d’observation ?
Cette question interpelle les modeles cosmologiques autochtones des cultures
animales, pour qui ce biais d’observation est caduque, car la culture est une
condition universelle des sujets humains et non-humains. Si ’on prend ce
point de vue, comment peut-on penser 'impact des cultures animales sur la
vie dans nos sociétés modernes et naturalistes ? Les animaux avec qui nous

faisons territoire nous partagent-ils des identités ?

La question est politique car les visions autochtones des cultures animales
sont marquées par un ethnocentrisme manifeste. En effet, pour plusieurs
sociétés autochtones, dont les Innus, 'ethnonyme de leur autodésignation
signifie généralement « étre humain » (Viveiros de Castro 1998; Vila¢a 2016).
Les animaux se congoivent eux-aussi comme appartenant au méme genre
d’humanité: ainsi, en Amazonie, le sang que boit le jaguar se révele étre, a ses
yeux, de la biére de manioc (Viveiros de Castro 1998) ou encore, dans les mythes
innus, lorsqu’un caribou nage, de sa perspective, il est en train de faire du canot
(Clément 1991). Cet ethnocentrisme a été battu en breche par la rencontre entre
I’Ancien et le Nouveau monde, de sorte que les sociétés autochtones n’avaient
plus le monopole de la condition humaine (Lévi-Strauss 1961, 21). Ainsi, les
esprits se sont emparés des hiérarchies coloniales et en Amazonie, par exemple,
on associe les esprits-maitres des animaux a des rancheros puissants (Kohn 2007;
Chaumeil 2010), et le maitre du caribou des Innus est comparé au Premier
ministre ou méme a un «blanc» (Speck 1977 [1935], 83; Duchesne 2023, 173).
Force est de constater que les cultures animales poursuivent encore aujourd’hui

leur transformation.

J'argumenterai ici que cette transformation des cultures animales dans les
sociétés autochtones fait écho a des conceptions similaires que j’ai pu observer
récemment dans ma région natale, le Saguenay-Lac-Saint-Jean, qui se situe
au sud-ouest du territoire innu. Comme les Innus, les habitants allochtones
de cette région ont «leurs » animaux. Je pense ici a la ouananiche (Salmo salar,
forme dulcicole), une espéce de poisson de la famille des salmonidés qui a été
consacrée comme embléme de la région. La ouananiche pourrait étre menacée,
a moyen terme, par arrivée d’espéces exotiques envahissantes comme I'achigan
a petite bouche (Micropterus dolomieu). Or, les achigans ont été implantés par des
pécheurs sportifs influencés par la culture populaire et 'industrie de la péche

sportive américaine, qui a fait de Pachigan le poisson sportif par excellence.

4 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



Dans ce cas aussi, les animaux sont porteurs de cultures. Sauf qu’ici, les cultures
animales ne relévent pas de l'intériorité mais plutdt d’'une extériorité car ces
animaux, comme les achigans ou encore les barbottes de mon grand-pere,
sont vecteurs de cultures exogenes. En bref, ils propagent des cultures en les
externalisant plus qu’ils ne les vivent sous un mode intérieur, comme c’est le
cas pour les sociétés autochtones dont les ontologies comportent une forme

de perspectivisme.

Une réponse a ce questionnement bien particulier - comment penser
la convergence des transformations des cultures animales par-dela les
ontologies ? — peut étre formulée a 'aide du concept d’homogénocéne. Expression
initialement formulée par le biologiste Michael Samways (1999), le terme a été
rapidement repris par Curnutt (2000) pour désigner une tendance lourde de
notre époque, c’est-a-dire 'introduction massive d’espéces invasives et la perte
de biodiversité qui en résulte. Ces deux textes annonciateurs sont pourtant
anecdotiques: ils ne font que deux pages chacun et le concept n'y est pas
développé. L'idée est popularisée une décennie plus tard dans un essai du
journaliste Charles C. Mann (2013) pour décrire les effets destructeurs de la
mise en contact de ’Europe et des Amériques apres I'arrivée de Christophe
Colomb sur la diversité biologique et culturelle mondiale. Dans un essai
de systématisation, Conversi et Posocco (2024, 18-20) proposent de voir
I’homogénocéne comme un concept complémentaire a celui d’anthropocéne. En
effet, le premier s’inscrit dans une temporalité plus longue, débutant lors de
I'arrivée de Christophe Colomb en Amérique, alors qu’on fait généralement
débuter 'anthropocéne au début de la révolution industrielle. Dans la
perspective de ’homogenocene, la globalisation du systéme-monde rend de
plus en plus homogéne nos écosystémes, en favorisant la prolifération des
especes invasives. Cette homogénéisation «biologique » est mise en paralléle
avec une homogénéisation culturelle, elle aussi provoquée par la mondialisation
et le colonialisme. La force argumentative du concept d’homogénocéne réside
dans une vision non anthropocentrée (Leboeuf 2024, 140), mais surtout dans
sa capacité a relier a des causes communes les transformations vécues par les

sociétés humaines et celles vécues par les autres formes de vie non-humaines.

L’homogénéisation de notre monde pose une question importante aux
théories perspectivistes de 'anthropologie. Selon les racines philosophiques
de ce mouvement, dont on trouve les inspirations principales dans les travaux
de Leibniz (1995), Spinoza (1954) et Deleuze (1988 ; 1980a; 1980b), c’est le point

de vue qui crée la réalité. Mais les points de vue sont « compossibles » et tous

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de I'homogénocéne | 5



reliés avec un monde commun que chaque point de vue exprime a sa maniere.
Le sujet exprime la totalité du monde mais d’'une maniére partielle. Dés
lors, le monde commun se situe au-dela des points de vue: il en représente
I'intégrale, au sens mathématique du terme. Il en ressort que le monde est
I'exprimé commun de tous les sujets: le sujet ne peut se penser sans la totalité
du monde mais le monde n’existe qu’en intégrant la perspective de tous les
sujets. Comment alors penser '’homogénocéne a partir du perspectivisme
si d’'un coté le monde exprimé par les sujets contient de moins en moins de
différences et que les sujets eux-mémes sont moins a méme d’exprimer des
différences ? C’est en s’intéressant aux dynamiques culturelles des animaux
qu’il sera possible de répondre a ce questionnement général. Seront ainsi
mobilisés deux études de cas provenant d’ontologies contrastées du territoire
boréal du nord-est québécois: celle des Innus de la Basse-Cote-Nord et celle
des Québécois du Saguenay-Lac-Saint-Jean. Non seulement ces deux contextes
se répondent mais j’en ai également une expérience de premiére main pour
y avoir mené des recherches ethnographiques depuis 2015 (Duchesne 2017;
2018; 2019 ; 2020; 2022 ; 2023), et y avoir été socialisé et amorcé un retour réflexif
(Duchesne 2025).

Les Innus de la Basse-Co6te-Nord font depuis longtemps I’expérience de
I’homogénocene. Les récits racontés par les Ainés que j’ai rencontrés a Unamen
Shipu font état de transformations importantes sur leurs territoires de chasse.
IIs observent l'arrivée de nouvelles especes ou encore des changements dans
la subjectivité de celles qui y étaient déja présentes. Mais pour comprendre de
quoi il en ressort, il faut avoir un apercu des prémisses par lesquels les Innus
expliquent ces transformations. Les Innus cong¢oivent que chaque animal est
controlé par une entité-maitre : pour espérer avoir du succes a la chasse, il faut
témoigner du respect a ces entités qui offrent le gibier aux chasseurs humains.
Les relations asymétriques entre un maitre et un subordonné sont au coeur de
la socio-cosmologie innue. Par exemple, cette structure relationnelle marque
les relations entre les Innus et leurs leaders, un parent et ses enfants, ou encore,
entre les Innus et le gouvernement. S’inscrire dans une relation asymétrique
implique un alignement des agentivités entre le maitre et ses subordonnées
(Costa 2017; Duchesne 2023 ; Walker 2012). Par-13, j’entends que le subordonné
peut gagner en force d’agir s’il décide de suivre un leader ou d’accepter ses dons
ou ses régles. Ce faisant, il agit toutefois dans un cadre qui n’est pas tout a fait

le sien et renforce la puissance d’agir de son maitre.

6 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



Les Innus utilisent cette structure relationnelle pour exprimer leur rapport
au gouvernement fédéral. Des le milieu du XIX€ siecle, le gouvernement
du Canada offrait une aide matérielle aux Autochtones qui avaient besoin
d’une assistance pour assurer leur subsistance et c’est de cette facon que le
gouvernement a commencé a s'immiscer dans la vie des Innus (Mailhot 1996, 341).
Les Ainés innus que j’ai rencontrés disent qu’avant ’arrivée du gouvernement,
les Innus n’avaient qu’un seul maitre, Papakassik", le maitre du caribou. Un
Ainé d’'Unamen Shipu, Pashin explique que les Innus «arrivent de la. C’est
notre maitre [en parlant du caribou]. Nos ancétres, quand le gouvernement
n’était pas la, c’était le caribou qui donnait a manger aux Innus» (Entrevue,
novembre 2017). Les aides gouvernementales se manifestaient la plupart du
temps par d’importantes rations de farine qui étaient distribuées a chaque
famille. Des décennies plus tard, cette aide s’est transformée en allocations
monétaires qui étaient elles aussi percues comme un don de nourriture. En
effet, en innu-aimun, on dit mitshim-shuniau (littéralement, « nourriture-argent »
ou «I’argent pour la nourriture », notre traduction) pour désigner les allocations
d’aide sociale. Les Innus en sont ainsi venus a organiser leur subsistance en
fonction de deux maitres pourvoyeurs: le gouvernement, responsable de la
farine et de 'environnement cotier; et les maitres des animaux, responsable
des ressources fauniques et de l'intérieur des terres (Vincent 1991, 137). Cette
dualité entre les deux maitres pourvoyeur est évoquée par Jérome Mestenapeo,
lorsqu’il relate les événements suivant la déportation des Innus de Pakuashipi
vers Unamen Shipu: «Les prétres lui [mon pére] ont fait des menaces en voulant
tout lui enlever, donc mon peére lui a dit: “Le gouvernement ne m’a pas donné
a manger, il y a un autre gouvernement qui me donnera a manger”, lui a-t-il dit

[en parlant de Papakassik, celui qui s’occupe du caribou] » (Jérome 2011, 181).

Le fait de voir le gouvernement comme un pourvoyeur implique que les
Innus lui imputent des devoirs et des responsabilités. Comme un parent qui
prend soin de son enfant ou encore comme le maitre du caribou qui prend soin
de son cheptel, le gouvernement a lui aussi la responsabilité d’agir de facon
bienveillante envers les Innus, méme s’il les contrdle. Cependant, les Ainés
innus qui tiennent ce genre de discours savent trés bien que le gouvernement
ne respecte pas ses promesses. En effet, pour certains, le gouvernement tente de
contrdler indiment les Innus sans respecter ses responsabilités. Anikashanitish
I'affirme clairement: « Aujourd’hui, le gouvernement [tshishe-utshimau] ne
nous respecte pas du tout. Il veut nous maltraiter. Il ne veut rien nous donner »

(Entrevue, octobre 2021). Il m’explique alors comment le gouvernement n’a

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de I’homogénocéne | 7



pas respecté 'entente qui avait été conclue entre les ancétres des Innus et les
premiers Européens: « La premiére fois qu’il y a eu une rencontre entre les
Européens et les Innus, les Innus ont bien expliqué aux Européens qui venaient
d’arriver de ne pas s’occuper de la forét. Les Blancs eux, s’occuperaient de la
mer » (Ibid). Apunuesh abonde dans le méme sens et sent que le Gouvernement

n’a pas respecté son engagement a n’exercer son controle que sur la cote:

Mon grand-pére m’a dit: « Un jour, c’est le gouvernement qui va
controdler la forét. Il va construire plein de choses dans le bois comme
dans les chutes des rivieres. Ils vont détruire les terrains de chasse et
ce sera interdit pour les Innus d’aller a la chasse ». Et c’est bien ce qui
commence a se passer. Le gouvernement construit n'importe quoi dans
le bois, comme des barrages, par exemple. Je me dis qu’on n’aurait pas
di accepter I'offre du gouvernement et qu’on aurait di écouter mon
grand-pére. Il disait aux autres: « Il n’aurait pas fallu accepter I'offre du
gouvernement, car c’est lui qui va contrdler tous les aspects de notre

vie ». (Entrevue, novembre 2021)

Le grand-pére d’Apunuesh exprimait alors avec une lucidité remarquable
le fait qu’en acceptant d’étre alimentés par le gouvernement, les Innus

deviendraient aussi les dépendants de ce nouveau maitre.

Le non-respect de cette entente initiale par les Blancs est d’autant plus
dramatique lorsqu’il implique les animaux. En effet, selon les Ainés d’Unamen
Shipu, tout se passe comme si le Gouvernement voulait devenir le maitre de
certains animaux, ce qui a un effet important sur leur comportement, leur
population, leur agentivité et méme leur gott. Les premiers animaux qui
auraient été introduits par le gouvernement sont les castors. En effet, dans les
années 1950, quand les gouvernements ont implanté le systéme des réserves a
castor qui délimitait des territoires de chasse de chaque famille (Leacock 1954),
on a également déplacé des couples de castors du sud vers les différents
territoires innus afin d’y faire augmenter leur population (Dominique 1989,
189). Selon Shapatesh, ces castors avaient un comportement étrange et n’avaient
pas le méme gott que les castors qui habitaient déja sur le territoire des Innus

d’Unamen Shipu:

IIs ont transporté un male et une femelle d’un autre territoire et depuis
quon a implanté ces nouveaux castors, les castors n'ont plus le méme
gotit. On pouvait gotter la différence avec les castors qui étaient sur

nos territoires auparavant. Les nouveaux castors, ils ne préparaient

8 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



pas leurs huttes, tandis que les castors qui habitaient déja ici étaient
déja préts pour I'hiver. Les nouveaux castors ne se préparaient pas. Les
nouveaux venus ne savaient pas quel endroit choisir pour habiter. Ils se

promenaient encore au mois d’octobre. (Entrevue, octobre 2021)

Les Ainés ont un discours bien similaire a propos des caribous qui sont
visés par différentes mesures de controle par les gouvernements et dont les
populations ont beaucoup diminué dans les derniéres décennies. A bien des
égards, les chasses aux caribous des Innus ont parfois des allures de champs de
bataille. En effet, les garde-chasses ne ménagent aucun effort pour empécher
les Innus de chasser le caribou, notamment en survolant les chasseurs en
hélicoptere. En 2019, alors que je m’apprétais a partir sur le territoire en
motoneige avec un groupe de jeunes chasseurs, nous avons eu la nouvelle qu'un
Ainé avait été survolé en rase-motte par un hélicoptere, alors qu’il circulait en
motoneige sur le territoire pour chasser le caribou. Un hélicoptere des garde-
chasses nous a d’ailleurs survolés quelques jours plus tard pour surveiller nos
activités. Toutes ces tentatives de controle du caribou par les biologistes, les
garde-chasses et les gouvernements, en général, sont vues d’un trés mauvais

ceil par les Ainés. A ce sujet, le témoignage de Pashin est révélateur:

Les changements dans la faune et la forét sont causés par les Blancs
[mishtukushuat]. Concernant le caribou, ce sont les Blancs qui ont créé
le probléme. On le voit a la télévision. Les Blancs, on voit tout ce qu’ils
font avec les animaux, comment ils les maltraitent, on voit tout cela a la
télévision. Ils utilisent des hélicoptéres pour approcher des troupeaux
de caribous. On voit tres bien, quand les hélicopteres approchent des
caribous, que ceux-ci se dispersent en panique. Les Blancs utilisent
aussi des filets pour capturer les animaux. Apres les avoir capturés, ils
les touchent et les manipulent. Le caribou doit avoir trés peur lorsqu’il
est traité de cette facon par les Blancs. Il doit étre conscient de tout
ce qu'on lui fait. Les vieux disaient cela, que lorsqu’un animal est en
vie, on ne peut pas le toucher. Si vous touchez a un animal, disaient
les vieux, il va s’enfuir et il ne reviendra plus: il va disparaitre pour de
bon. Les Blancs, on dirait qu’ils veulent que les caribous vivent comme
des Blancs. Mais ils ne seront jamais capables d’éduquer le caribou
pour qu’il vive comme un blanc. Maintenant, les caribous ne font
plus la méme chose qu’avant [ils n’ont plus le méme comportement].

(Entrevue, novembre 2021)

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de ’'homogénocéne | 9



Cette position est trés commune dans la communauté, comme Anui, un
chasseur d’environ 50 ans qui s’insurge contre les méthodes des biologistes

envers les caribous:

IIs leur ont lancé des filets en hélicopteres. Moi, je ne suis pas d’accord
avec ¢a. Ce n'est pas comme des vaches. Ils vont élever les caribous
comme des vaches. Ils vont les mettre dans une réserve comme ils font
avec nous. Mettre des colliers télémétriques, ¢a, ce n'est pas respecter
I’animal. C’est comme un boulet de prisonnier. C’est comme leur
mettre les menottes. [Ce sont] les biologistes qui font ¢a pour avoir leur

subvention du gouvernement. (Entrevue, mai 2017)

I1 faut aussi spécifier que cette entrevue a été faite au méme moment ou
le gouvernement du Québec voulait déménager les derniers caribous de la
harde de Val-d’Or au Zoo sauvage de Saint-Félicien'. Dire que le gouvernement
voulait mettre en réserve et élever le caribou comme des vaches prenait alors
un sens tres concret. Il faut enfin ajouter que pour les Innus, les vaches sont
des animaux «de Blancs », un taxon qui englobe d’autres animaux domestiques
comme la poule (Bouchard et Mailhot 1973 ; Clément 1995; Bousquet 2015). On
comprend ainsi que les actions de controle des caribous par le gouvernement
et ses agents équivaut, pour les Innus, a une tentative de domestication pour en

faire un animal « Blanc» comme ceux qu’on trouve dans les fermes.

L’orignal (Alces alces) est un autre animal qui est apparu récemment sur le
territoire des Innus d’Unamen Shipu et ce, il y a quelques décennies a peine.
On dit que le premier chasseur a avoir vu un orignal pensait qu’il s’agissait d'un
cheval | Cela exprime bien a quel point les Innus d’'Unamen Shipu n’étaient
pas familiers avec cet animal avant qu’il fasse son apparition sur leur territoire.
D’ailleurs, les gens d’'Unamen Shipu ont des rapports trés contrastés avec les
orignaux. Pour certains, il s’agit d'un animal qu’on peut chasser et manger
comme n'importe quel autre. Pour d’autres, il n’est cependant pas question de
le chasser et encore moins de le manger. Pour ces personnes, c’est comme si
cet animal n’appartenait pas aux Innus. Un ami dans la vingtaine, qui refuse de
manger de I'orignal, m’expliquait a quel point il s’agissait d’'un animal étrange.
Quand on voit un caribou, m’expliqua-t-il, il se sauve. L'orignal, au contraire,
reste sur place et regarde le chasseur. Il n’est pas inintéressant de noter que
dans la littérature anthropologique sur les chasseurs du Nord circumpolaire, on
décrit cet arrét de 'animal comme la preuve que 'animal souhaite se donner au
chasseur (Ingold 2000). Pour mon ami, il s’agit plutét d’'une agentivité déficiente

et d’'une bizarrerie sur laquelle se fonde 'idée qu’il se fait de 'orignal: un

10 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



animal étrange qu’il ne mange pas. D’autre part, d’autres personnes font un
lien direct entre la présence des orignaux sur le territoire d’Unamen Shipu et les
politiques de contrdle du Gouvernement. En effet, pour Kanikuen, les orignaux

ont été amenés sur les territoires des Innus d’'Unamen Shipu par les Blancs:

Il n’y avait pas d’orignaux avant. Je me souviens que mon peére n’avait
jamais vu d’orignaux ici. Il n'y avait que du caribou. Mon pére ne
tuait seulement que du caribou. Et il en tuait beaucoup ! Ce n’est pas
pour rien que l'orignal est rendu ici. C’est parce qu'on I'a amené par

hélicoptere. (Entrevue, novembre 2021)

Tout se passe comme si 'orignal était considéré comme un animal du
Gouvernement, c’est-a-dire un animal de Blanc. Cette conception est tout a
fait en phase avec les autres structures relationnelles asymétriques de la socio-
cosmologie innue qui implique un maitre. L’agentivité du maitre s’aligne avec
celle de ses dépendants. L'original, animal du Gouvernement, n’est pas doté
des mémes instincts de survie que les animaux innus contrdlés par des maitres

des animaux.

A plusieurs points de vue, Pagentivité de 'orignal est jugée déficiente et
on dit la méme chose des caribous, qui sont de plus en plus contrdlés par le
Gouvernement. Leur comportement change, leur gotit aussi — ce qui évoque une
potentielle transformation corporelle — et on considere que le Gouvernement
les traite comme il traite les Innus en cherchant a controler leur destinée en les
placant dans des réserves. Ces témoignages innus illustrent avec beaucoup de
détails la tendance a ’homogénéisation de notre monde commun. En raison
des politiques coloniales des gouvernements, la vie des Innus est de plus en
plus «blanche ». Plus encore, les animaux eux-mémes deviennent « blancs ». Et
comme les Innus considerent qu’ils deviennent ce qu’ils mangent, cela n"augure

rien de bon pour I'avenir.

Bien que 'on ne le réalise pas toujours, 'anthropologie est essentiellement
une discipline comparative. En effet, la pratique ethnographique implique
souvent une comparaison (ou sinon, une forme de dialogisme) entre la
perspective de 'analyste et celle de la société qui 'accueille. De méme, les
savoirs anthropologiques comportent toujours une part d’hybridité entre les
savoirs locaux et la théorie. Ayant grandi en territoire innu, dans la région
du Saguenay-Lac-Saint-Jean, dans une tradition naturaliste allochtone

(Descola 2005), il me semble naturel de poursuivre cette discussion sur la culture

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de ’'homogénocéne | 11



des animaux en prenant des exemples tirés de cette expérience contrastée du
territoire boréal. En effet, pendant et aprés mes rencontres avec les Ainés innus
s’opérait en moi des allers-retours dialogiques et comparatifs entre ma propre
expérience de la boréalie et celle que m’exposait les Innus. Il va sans dire que
les habitants allochtones du Saguenay-Lac-Saint-Jean ne partagent pas les
prémisses animistes des Innus. Pour eux, les animaux nappréhendent pas le
monde a partir d’'une condition humaine et le rapport aux non-humains est
vécu a travers des relations d’objectification comme la protection, '’exploitation,
etc. Cependant, cela ne veut pas dire qu’ils font I'impasse sur les cultures
animales. Ces cultures ne relévent toutefois pas de 'intériorité des animaux
mais des identités qu’ils diffusent a 'insu des humains. Malgré ces différences,
c’est le méme probléme politique posé par '’homogenocéne qui est exprimé, a
travers des prémisses différentes, par les Québécois du Lac-Saint-Jean. En effet,
des especes venues d’ailleurs y font la promotion de cultures exogenes et leur
présence méme sur le territoire implique une autre forme de devenir pour la

population locale.

Ily a longtemps que 'homogéocéne s’est manifesté dans la région. Plusieurs
toponymes francophones et innus évoquent la présence du caribou forestier
(Rangifer tarandus caribou) sur ce territoire alors que cet animal est aujourd’hui
en voie de disparition dans la région. On peut aisément imaginer comment
I'arrivée des colons a rendu inhospitalier ce territoire pour les caribous, ce
qui a profité aux orignaux, avec 'expansion du territoire agricole, les grands
chantiers forestiers et 'arrivée de la grande industrie (Duchesne 2025). En
cela, les colons ont eux-mémes été une force importante d’homogénéisation
dans la région et on comprend un peu mieux pourquoi les Innus que j’ai
rencontrés a Unamen Shipu assimilent 'orignal a4 un animal «de Blanc ». Bref,
si I'orignal a pu tirer profit de la niche écologique laissée par les caribous, le
grand cervidé est aujourd’hui en train de laisser progressivement sa place a
un nouvel arrivant venu du Sud: le chevreuil (Odocoileus virginianus). J’ai fait
I'expérience de ’homogéocéne assez tot dans ma vie et 'anecdote suivante
explique probablement pourquoi j’ai écouté avec tant d’'intérét les récits des
Ainés Innus sur 'arrivée de nouvelles espéeces sur leur territoire. Au début
des années 2000, alors enfant, mon pére et moi avions heurter un chevreuil
en voiture. Ayant signalé 'accident, les policiers refusaient de nous croire:
«C’est impossible, c’est un orignal que vous avez dii percuter». Un policier a
été dépéché sur place pour rendre compte de 'accident. Pourtant, ce genre

d’accident ne nécessitait pas une présence policiere. Nous avons su plus tard

12 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



que le policier en question était lui-méme un amateur de chasse. A sa surprise,
il s’agissait bel et bien d’un chevreuil. Depuis notre collision, les chevreuils
peuvent étre observés régulierement et tout indique que leur population est en

croissance (Lapointe 2025).

En 2021, I'arrivée d’'une autre espéce envahissante a fait les manchettes
des journaux locaux (Chafik 2021; Harvey Simard 2022; Tremblay 2021). On
annoncait que I'achigan a petite bouche s’était bien installé dans la riviere
Saguenay et était maintenant aux portes du lac Saint-Jean. Quelques années
auparavant, en vue d’en faire la péche, une personne avait intentionnellement
introduit des achigans a petite bouche dans le lac des Habitants en vue d’en
faire la péche. Depuis, 'espéce s’est installée dans le bassin versant de la riviere
des Aulnais jusqu’a rejoindre la riviere Saguenay. L’achigan est maintenant
bien présent dans la riviere Saguenay et ce jusqu’aux barrages de la Petite et
de la Grande décharge ou ils se trouvent a un jet de pierre du lac Saint-Jean.
Karine Gagnon, biologiste au ministére de la Faune, a expliqué aux médias
que larrivée de cette nouvelle espece pouvait avoir un impact important sur
les espéces indigénes comme le doré jaune (Stizostedion vitreum vitreum) et
la ouananiche, 'espece emblématique de la région, en raison d’une pression
accrue sur la chaine alimentaire. Cet événement a été décrié comme un crime
écologique par Marc Archer, le directeur de la Corporation communautaire qui
gere la péche sportive sur le lac Saint-Jean. Le biologiste de formation dénongait
sans équivoque les pécheurs sportifs qui se réjouissaient de l'arrivée de cette
espéce dans certains groupes locaux de discussions sur les réseaux sociaux.

En effet, dans ces milieux, on se réjouissait d’enfin pouvoir pécher «du bass »*.

Qu’est-ce qui explique que des amateurs de péche puissent se réjouir
d’une nouvelle aussi inquiétante ? Il faut savoir que 'industrie de la péche,
majoritairement américaine, a fait de ’'achigan son espéce emblématique, avec
des marques comme Bass Pro Shop, ou encore, des logos sur lesquels figurent
des achigans. De méme, les tournois de péches les plus prestigieux, encore une
fois majoritairement anglophones et américains, sont les tournois de péche a
I'achigan. Les émissions de péche, méme au Québec, font aussi une grande place
a la péche de ce poisson, qui a une présence indigéne dans le sud du Québec.
Bref, I'industrie de la péche a fait de 'achigan le poisson sportif par excellence.
La situation est curieuse puisque, si 'on recule d’un siécle, le défi ultime des
pécheurs sportifs était la prise du saumon atlantique. Or, la ouananiche est
la forme catadrome du saumon atlantique: il s’agit de la méme espece (Salmo

salar) mais le saumon atlantique séjourne en mer tandis que la ouananiche

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de I’homogénocéne | 13



est confinée a ’eau douce. En somme, derriéere la lutte entre I’achigan et la
ouananiche pour une place dans la chaine trophique au Lac-Saint-Jean
se dresse aussi une lutte d’emblémes, voir une lutte de classes. La péche au
saumon a longtemps été le fait d’'une élite bourgeoise. Issue de la tradition
victorienne, la péche a la mouche au saumon a été un vecteur important de
privatisation du territoire par I'entremise de clubs privés sous la propriété de
riches pécheurs anglophones. La péche a la mouche a ainsi longtemps été une
activité élitiste qui a privé les populations locales d’une ressources halieutique
importante. En cela, autant pour les Autochtones que pour les Allochtones, le
«déclubage »? des territoires exclusifs a été un important vecteur d’affirmation

politique et culturelle (Panasuk et Proulx 1979 ; Beaulieu-Claveau 2018, 92).

La péche a la ouananiche au lac Saint-Jean s’inscrivait aussi dans cette
tradition victorienne et de nombreux pécheurs anglophones bien nantis
fréquentaient chaque été la région pour s’adonner a ce sport a la fin du
XIX¢ siecle (Chambers 1896 ; McCarthy 1903). Horace J. Beemer, un riche
industriel états-unien avait inauguré, en 1888, un luxueux complexe hotelier
basé sur la péche a la ouananiche, dont il jouissait du droit exclusif (Benoit 2003;
Girard et Perron 1995, 209;). L'entreprise de Beemer sera de courte durée car
son hotel prit feu en 1908. Quelques années plus tard, en 1926, la hausse du
niveau du lac Saint-Jean a la suite de la construction du barrage Isle-Maligne
par la Duke-Price Power Company a pour effet d’inonder de nombreux sites
d’importance pour la reproduction et 'alimentation de la ouananiche. A cela
s’ajoute le harnachement de la riviere Péribonka dans les années 1950 par la
compagnie Alcan qui a barré la route de la plus importante frayére de Salmo
salar dans le bassin versant du lac Saint-Jean. C’est précisément a cette période,
entre les années 1920 et 1950, que les journaux locaux commencent a faire état
de préoccupations pour les populations du saumon d’eau douce (Tremblay,
Dufour et Plourde-Lavoie 2017). La situation continue de se détériorer jusqu’a
ce que la communauté régionale prenne le dossier en main vers le milieu des
années 1980. Le poisson est sacré embléme animalier de la région en 1988 et I'aire
faunique communautaire du lac Saint-Jean est créée en 1996. L’aire faunique
communautaire est gérée par une corporation a but non-lucratif qui a pour but
de réguler les activités de péches sur le lac, de financer des activités de protection
et d’assurer un acces équitable a la péche (Blackburn 2023; Boulet 2016). Bref, en
I'espace d’un siécle, la ouananiche est passée de symbole d’une élite étrangere
aux velléités extractives a 'embléme d’une région qui prend en charge la

protection de son milieu tout en le rendant accessible aux gens du commun.

14 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



Au contraire de la péche au saumon, la péche a 'achigan est une activité
typiquement américaine qui puise ses origines dans la culture populaire
des classes ouvriéres des Etats-Unis. De la perspective des pécheurs a la
mouche les plus puristes, I’achigan est un poisson moins noble que salmo
salar (Washabaugh 2000, 5). De méme, si les pécheurs de saumons victoriens
entretenaient une vision romantique de la nature et de sa conservation a I'état
sauvage (Reiger 2000), les pécheurs d’achigan aux Etats-Unis soutiennent
une éthique environnementale basée sur un effort intensif d’intervention
technologique (Sheu 2013). De fait, aujourd’hui, la péche a 'achigan est la péche
la plus populaire aux Etats-Unis et s’avére une activité lucrative pour I'industrie
de la péche et les organismes publics qui émettent les permis. Pourtant, les deux
principales espéeces d’achigans, a grande et a petite bouches, sont considérées
comme des espéces envahissantes. L’achigan a grande bouche fait d’ailleurs
partie des 100 especes envahissantes les plus redoutées au monde (Lowe,
Boudjelas et De Porter 2000).

Bien qu’il soit indigéne dans une vaste zone a ’est des rocheuses qui
s’étend du Mexique a la vallée du St-Laurent, ’achigan a étendu son aire de
répartition a ’'ensemble des Etats-Unis (excepté en Alaska ot la situation est
différente) et dans la partie sud des provinces canadiennes longeant la frontiére
américaine, en plus d’avoir été implanté dans plus de 70 pays. Dans la plupart
des cas, I'origine de son expansion vient de 'ensemencement légal ou illicite
pour la péche sportive. De plus, I'achigan est plus a l'aise que les salmonidés
dans les conditions créées par l'activité anthropique et les réchauffements
climatiques. Il habite sans probléme les eaux chaudes, peu oxygénées,
stagnantes et herbeuses, qui sont de plus en plus fréquentes a mesure que le
climat se réchauffe et que les bassins versants sont modifiés par I’agriculture,
les ouvrages d’endiguement, I'urbanisation et 'aménagement hydroélectrique.
Bref, ’'achigan tire profit de 'homogénéisation de notre monde et agit lui-méme
comme une force d’homogénéisation lorsqu’il s’installe dans un milieu de vie,
notamment en compétitionnant les especes locales (Long et Seguy 2024, 81-82,
91; Waterman 1993, 7-8). Sil’achigan se complait dans les ruines du capitalisme
(Tsing 2015), la ouananiche, elle, dépend de conditions écologiques qui ne font

pas bon ménage avec le développement industriel.

Siles habitants du Lac-Saint-Jean n’ont pas une théorie perspectiviste aussi
raffinée que celle des Innus au sujet des cultures animales, il n’en demeure pas
moins que les animaux avec lesquels ils entretiennent des relations ne sont pas

dénués de liens avec des dynamiques culturelles plus large. C’est parce que le

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de I'homogénocéne | 15



Lac-Saint-Jean ne pourrait pas se penser sans ouananiche que ses habitants ont
mis en ceuvre des efforts collectifs pour s’assurer que cette espece de poisson
puisse continuer a prospérer dans un monde en profond changement. La
ouananiche évoque I'équilibre précaire d’'une singularité qui cherche une place
au sein d’'un monde dominé par des intéréts anglophones et industriels, qui
mettent a mal ses conditions de prospérité. Le cas de 'achigan nous montre a
quel point cet équilibre est précaire: les mentalités ont changé et une partie non
négligeable des jeunes générations de pécheurs semblent préférer I'achigan a la
ouananiche, contrairement aux générations antérieures qui ont mis en place les
politiques de conservation du saumon d’eau douce dans les années 1980 et 1990.
Le cas du Lac-Saint-Jean montre comment des changements culturels, comme
I'identification a la culture populaire américaine de la péche a 'achigan, a permis
a une nouvelle espéce de faire son apparition sur le territoire de la région.

*
*
*

Dans une discussion du concept d’homogénocéne, 'anthropologue Alf
Horborg (2024) souléve un paradoxe: si la littérature sur ’ethnogéneése a bien
montré comment la diversité émergeait généralement par la mise en contact
entre les cultures (Bateson 1972; Lévi-Strauss 1949 ; Barth 1969), comment se
fait-il qu’a ’époque de 'homogénocene, cette méme mise en contact mene a
un aplanissement des différences ? En effet, contrairement aux dynamiques
biologiques, ou I'isolement est un facteur déterminant dans 'augmentation de
la diversité, du point de vue de la culture, ce sont plutdt les échanges et la mise
en relation qui sont vecteurs de diversification. Le probléme de ’'homogénoceéne,
soutient Alf Hornborg (2024), est que les contextes locaux sont en train de perdre
leur autonomie en raison des forces associées au colonialisme et a la modernité,
dont le propre est d’éroder les frontieres entre le local et le global. Thomas
Hylland Eriksen (2021) ajoute que, certes, nous vivons bel et bien dans une
époque d’hyperdiversité, mais les nouvelles identités qui émergent de ces flux
incessants de personnes et d’idées se forment au sein d'une «grammaire globale
uniforme ». En somme, pour Eriksen, ’homogénéisation de notre monde réduit
notre liberté sémiotique en limitant I'éventail des possibilités qui s’offrent a nous
pour exprimer des différences. Si la diversité émerge de notre capacité a exprimer
un monde commun de manieres distinctes, rappelant ainsi le perspectivisme
philosophique de Leibniz, Spinoza et Deleuze évoqués en introduction, force
est de constater que 'aplanissement de ce monde commun limite la diversité

de son expression par les collectifs humains et non-humains. Il y a la une

16 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)



double contrainte (Bateson 1972) non pas entre le biologique et le culturel, ce
qui représenterait une reconduction du dualisme nature-culture, mais plutot
entre le monde commun et son expression par les sujets, qu’ils soient humains

ou non-humains. Pour le dire autrement, le monde change, et nous aussi.

En cela, la double contrainte s’exprime de maniére contrastée mais
convergente dans les deux études de cas que j’ai présentées ici. Pour les Innus,
le monde devient de plus en plus «blanc», ce qui se manifeste par 'apparition
de nouvelles especes sur leur territoire et par la transformation des subjectivités
des animaux innus: le monde devient de plus en plus homogéne. Et comme I'on
est ce que 'on mange, les Innus deviennent progressivement plus «blancs », un
phénomeéne qu’ils attribuent également a la vie en réserve et a 'acceptation des
regles des gouvernements. Du point de vue innu, la nature méme du monde
est en train de changer. Comment préserver 'autonomie du contexte local
innu alors que les animaux se mettent a penser et a agir comme des Blancs ?
Quant a eux, les habitants du Lac-Saint-Jean ont fait de la ouananiche leur
espece emblématique pour se distinguer des pécheurs bourgeois américains
et ainsi défendre 'autonomie de leur localisme. Mais les pressions exercées
par le systéme-monde ont fait en sorte que certains pécheurs de la région se
réjouissent maintenant de I'arrivée d’une espece invasive, 'achigan, par un
processus d’identification 4 la culture populaire importée des Etats-Unis. Bref,
si les Jeannois étaient autrefois des « Jean-Baptiste » pécheurs de ouananiches,
ils deviennent progressivement des « Kevin» pécheurs d’achigan4. Dans
ce cas, c’est la mentalité qui a changé: de plus en plus exposés a la culture
populaire américaine, les gens du Lac-Saint-Jean ont eux-mémes implanté
une espece invasive. Lhomogénéisation du point de vue a pavé le terrain pour
I'homogénéisation du monde commun. Voila, en somme, 'essence méme de
I’homogénoceéne: une double contrainte qui affecte a la fois le monde commun
et le point de vue des sujets et qui fait en sorte que I'un et 'autre sont entrainés

vers un aplanissement constant des différences; plus de méme, moins d’écarts.
Emile Duchesne

Université Laval,
emile.duchesne@ant.ulaval.ca

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de ’'homogénocéne | 17


mailto:emile.duchesne@ant.ulaval.ca

Notes

1 La contestation de cette mesure a fait en sorte que ce projet ne s’est jamais concrétiseé.
Les caribous de Val-d’Or ont cependant été mis en enclos pour assurer leur survie et

leur reproduction (Duchesne 2017).

2 Bass est le nom anglais pour «achigan ». Le mot est fréquemment utilisé par les

pécheurs québécois, particuliérement les plus jeunes générations.

3 Le «déclubage » désigne 'opération amorcée des la fin des années 1960 par le gou-
vernement du Québec pour rendre accessible a la population de larges portions du
territoire forestier qui étaient alors sous le controle exclusif de clubs privés de chasse
et de péche. En paralléle, plusieurs communautés autochtones se sont réapproprié
leur territoire, qui était aussi aux mains de clubs privés. Toutefois, force est de con-
staté que le «déclubage » des années 1970 s’est parfois fait au dépend des Autochtones,

dont les droits n’ont pas toujours été reconnus sur les territoires en question.

4 Jean-Baptiste a longtemps été le prénom le plus populaire parmi les Canadiens-
francais, a un point ol ce prénom est devenu associé a la figure stéréotypée du
Canadien-francais catholique. En revanche, Kevin est un prénom qui s’est généralisé
dans les derniéres décennies au Québec malgré son origine anglophone. Dans la
culture populaire québécoise, le prénom Kevin est associé a un autre stéréotype, celui

d’un Québec profond, vulgaire et peu éduqué.

Références

Barth, Fredrik, 1969. Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organization of Culture

Difference. Boston, Little Brown and Company.
Bateson, Gregory, 1972. Steps to an Ecology of Mind. New York, Ballantine Books.

Beaulieu-Claveau, Antoine, 2018. Le crépuscule des clubs privés, une histoire de contestation:
La prise de parole et I'impact des pressions manifestantes sur I'Abolition des clubs privés
de chasse et de péche au Québec (1966-1980). Mémoire de maitrise, Université du
Québec a Montréal.

Benoit, Jean, 2003. «c BEEMER, HORACE JANSEN », Dictionnaire biographique du Canada,
14. Consulté le 27 févr. 2025. https://www.biographi.ca/fr/bio/beemer_horace_
jansen_1i4F.html.

Blackburn, Roger, 2023. « Ouananiche: L'histoire d’'un embléme animalier », Le
Quotidien, 6 février. Consulté le 14 mars 2025, https://www.lequotidien.com/2018/
o5/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95abg6c46b7a7398fea
b2565d10/.

18 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)


https://www.biographi.ca/fr/bio/beemer_horace_jansen_14F.html
https://www.biographi.ca/fr/bio/beemer_horace_jansen_14F.html
https://www.lequotidien.com/2018/05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398feab2565d10/
https://www.lequotidien.com/2018/05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398feab2565d10/
https://www.lequotidien.com/2018/05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398feab2565d10/

Bouchard, Serge et José Mailhot, 1973. « Structure du lexique: Les animaux indiens »,

Recherches amérindiennes au Québec, 3 (1-2): 39-67.

Boulet, Francois, 2016. «La fabuleuse épopée de la ouananiche au Lac St-Jean
(1°" partie) ». Péche a la mouche Destination 14. Consulté le 14 mars 2025, https://
www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-

partie.html.

Bousquet, Marie-Pierre, 2015. « Ontologie animiste et viande d’élevage : Retour sur la
notion de “animaux indiens” et “animaux blancs” chez les Anicinabek »,

Religiologiques, 32: 219-244.

Brightman, Robert, 1993. Grateful Preys. Rock Cree Human-Animal Relationships. Berkeley,
University of California Press.

Chafik, Kenza, 2021. «Inquiétude autour de la présence de I'achigan a petite bouche
dans les cours d’eau », Radio-Canada, 10 juillet. Consulté le 27 février 2025, https://
ici.radio-canada.ca/nouvelle/1808103/achigan-peche-poisson-biologiste-inquiet.

Chambers, Edward, 1896. The Ouananiche and its Canadian environment. New York,

Harper.

Chaumeil, Jean-Pierre, 2010. « Des dons des esprits-maitres en Amazonie amérindienne »,

Ateliers danthropologie, 34: 1-16.

Tremblay, Dominique, Stéphane Dufour et Patrick Plourde-Lavoie, 2017. Perspective
historique du cycle d'abondance de la ouananiche au lac Saint-Jean. Dolbeau-

Mistassini, Corporation de LACtivité Péche Lac Saint-Jean.

Clément, Daniel, 1991. « Chomme-caribou: L’analyse ethnoscientifique du mythe », The

Canadian Journal of Native Studies, 11 (1): 49-93.
___, 1995. La zoologie des Montagnais. Paris, Peeters.

Costa, Luiz, 2017. The Owners of Kinship. Asymetrical Relations in Indigenous Amazonia.
Chicago, Hau Books.

Conversi, Daniele et Lorenzo Posocco, 2024. « Homogenocene: Defining the Age of
Bio-Cultural Devastation (1493-present) », International Journal of Politics, Culture,
and Society. https://doi.org/10.1007/s10767-024-09492-3.

Curnutt, John L., 2000. « A Guide to the Homogenocene », Ecology, 81(6): 1456-1757.
https://doi.org/10.1890/0012-9658(2000)081[1756: AGTTH]2.0.CO;z2.

Deleuze, Gilles, 1980a. Sur Leibniz. Cours du 15 avril 1980. Consulté le 30 janvier 2023,

https://wwwwebdeleuze.com/textes/48.

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de ’'homogénocéne | 19


https://www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-partie.html
https://www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-partie.html
https://www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-partie.html
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1808103/achigan-peche-poisson-biologiste-inquiet
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1808103/achigan-peche-poisson-biologiste-inquiet
https://doi.org/10.1007/s10767-024-09492-3
https://doi.org/10.1890/0012-9658(2000)081%5b1756:AGTTH%5d2.0.CO;2
https://www.webdeleuze.com/textes/48

, 1980b. Sur Leibniz. Cours du 22 avril 1980. Consulté le 10 octobre 2022, https://www.

webdeleuze.com/textes/51.
__,1988. Le pli. Leibniz et le baroque. Paris, Editions de minuit.
Descola, Philippe, 2005. Par-dela nature et culture. Paris, Gallimard.

Dominique, Richard, 1989. Le langage de la chasse. Récit autobiographique de Michel

Grégoire, Montagnais de Natashquan. Québec, Presses de I'Université du Québec.

Duchesne, Emile, 2017. « Le destin croisé des caribous et des Premiéres Nations »,
Ricochet, 16 mai. Consulté le 14 mars 2025, https://franco.ricochet.media/2017/05/16/

le-destin-croise-des-caribous-et-des-premieres-nations/.

2018. « “Le territoire c’est la valeur”: Production de personnes et transformation
de dons en marchandise chez les Innus d’'Unamen Shipu (La Romaine) »,

Recherches amérindiennes au Québec, 48 (1-2): 225-235.

2019. « Travail salarié et production de personnes chez les Innus (Québec) ». Journal
des anthropologues, 158-159 : 175-199.

, 2020. « Hunting and Giving or Working and Selling? Contemporary

Entanglements of Innu Economy and Cosmology », Arctic Anthropology, 57 (2):
183-196.

, 2022. « Le respect des animaux et la fluidité des catégories humaines et animales
dans la cosmologie innue ». In Labrecque, Cory (dir.) Parle a la terre, et elle
tinstruira: Les religions et I'écologie, p. 67-87. Québec, Presses de I'Université Laval.

, 2023. Chasser et prier dans une hiérarchie de la vie. La cosmologie innue dans la longue

durée. Thése de doctorat, Université de Montréal.

, 2025. « Le plongeur et le brochet: Un récit oral entre sens commun et pensée

sauvage au Saguenay-Lac-Saint-Jean (Québec) », Anthropologie et sociétés, 49 (2).

Eriksen, Thomas Hylland, 2021. « The loss of diversity in the Anthropocene biological
and cultural dimensions », Frontiers in Political Science, 3: 1-10. https://doi.
org/10.3389/fpos.2021.743610.

Girard, Camil et Normand Perron, 1995. Histoire du Saguenay-Lac-Saint-Jean. Québec,

Institut québécois de recherche sur la culture.

Harvey Simard, Yohann, 2022. « Achigan et crapet-soleil: Des menaces aux portes du
lac Saint-Jean », Le Lac-St-Jean, 12 septembre. Consulté le 27 février 2025, https://
www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-

aux-portes-du-lac-saint-jean.

20 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)


https://www.webdeleuze.com/textes/51
https://www.webdeleuze.com/textes/51
https://franco.ricochet.media/2017/05/16/le-destin-croise-des-caribous-et-des-premieres-nations/
https://franco.ricochet.media/2017/05/16/le-destin-croise-des-caribous-et-des-premieres-nations/
https://doi.org/10.3389/fpos.2021.743610
https://doi.org/10.3389/fpos.2021.743610
https://www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-aux-portes-du-lac-saint-jean
https://www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-aux-portes-du-lac-saint-jean
https://www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-aux-portes-du-lac-saint-jean

Hornborg, Alf, 2024. « Theorizing Ethnolinguistic Diversity under Globalization:
Beyond Biocultural Analogies », Globalizations 21 (5): 990-1008. https://doi.org/10.
1080/14747731.2024.2307090.

Ingold, Tim, 2000. The Perception of the Environment: Essays in Livelihood, Dwelling, and
Skill. New York, Routledge.

Jérome, Laurent, 2011. « Ka atanakaniht. La “déportation” des Innus de Pakuashipi (Saint-
Augustin) », Recherches amérindiennes au Québec, 41 (2-3): 175-184.

Kohn, Eduardo, 2007. « Animal Masters and the Ecological Embedding of History
among the Avila Runa of Ecuador». In Carlos Fausto et Michael Heckenberger
(dir.), Time and Memory in Indigenous Amazonia: Anthropological Perspectives, p. 106-
129. Gainesville, University of Florida Press.

Lapointe, Emile, 2025. « Les cerfs de Virginie risquent d’étre de plus en plus nombreux au
Saguenay-Lac-Saint-Jean », Radio-Canada, 2 mars. Consulté le 14 mars 2025, https://

ici.radio-canada.ca/nouvelle/2143771/chevreuil-chasse-population-hiver-suivi.

Leacock, Eleanor, 1954. « The Montagnais “Hunting Territory” and the Fur Trade »,
American Anthropologist, 56 : xii-59.

Leboeuf, Michel, 2024. Les chants perdus de la nature. Bienvenu en anthropophonie.

Montréal, Multimondes.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, 1995. Discours de métaphysique suivi de Monadologie. Paris,
Gallimard.

Lévi-Strauss, Claude, 1949. Les structures élémentaires de la parenté. Paris, Plon.
, 1961. Race et histoire. Paris, Gonthier.
, 1985. La potiére jalouse. Paris, Plon.

Long, James M. et Lauren Seguy, 2024. « Global Status of Non-Native Largemouth Bass
(Micropterus Salmoides, Centrachidae) and Smallmouth Bass (Micropterus Dolomieu,
Centrarchidae): Disparate Views as Beloved Sportfish and Feared Invader »,
Reviews in Fisheries Science and Aquaculture, 32 (1): 81-98. https://doi.org/10.1080/23
308249.2023.2244078.

Low, Philip, Jaak Panksepp, Diana Reiss, David Edelman, Bruno Van Swinderen et
Christof Koch, 2012. « The Cambridge Declaration on Consciousness », Francis
Crick Memorial Conference. Consulté le 27 février 2025, https://fcmconference.org/

img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf.

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de 'homogénocene | 21


https://doi.org/10.1080/14747731.2024.2307090
https://doi.org/10.1080/14747731.2024.2307090
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2143771/chevreuil-chasse-population-hiver-suivi
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2143771/chevreuil-chasse-population-hiver-suivi
https://doi.org/10.1080/23308249.2023.2244078
https://doi.org/10.1080/23308249.2023.2244078
https://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf
https://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf

Lowe, S., M. Browne, S. Boudjelas, M. De Porter, 2000. 100 of the World’s Worst Invasive
Alien Species. A Selection from the Global Invasive Species Database. Auckland:

Invasive Species Specialist Group.

Mailhot, José, 1996. « La marginalisation des Montagnais ». In Frenette, Pierre (dir.)
Histoire de la Céte-Nord, p. 321-357. Sainte-Foy, Institut de recherche sur la culture.

Mann, Charles, 2013. 1493. Comment la découverte de IAmérique a transformé le monde.
Paris, Albin Michel.

McCarthy, Eugene, 1903. A Tale of Lake St. John. Montréal, Desbarats.

Panasuk, Anne-Marie et Jean-René Proulx, 1979. « Les riviéres a saumon de la Cote-Nord
ou “Défense de pécher — Cette riviere est la propriété de...” », Recherches

amérindiennes au Québec, 9 (3): 203-217.

Reiger, John, 2000. American Sportsmen and the Origins of Conservation. Corvallis, Oregon

State University Press.

Samways, Michael, 1999. « Translocating Fauna to Foreign Lands: Here Comes the
Homogenocene », Journal of Insect Conservation 3: 65-66. https://doi.org/10.1023/
A:1017267807870.

Sheu, Sherri Angel, 2013. « Clean Water and Better Bass Fishing »: Bass Anglers and
Bass Culture, 1968-1980. Mémoire de maitrise, University of Texas.

Speck, Frank G. 1977 [1935]. Naskapi. The Savage Hunters of the Labrador Peninsula.
Norman, University of Oklahoma Press.

Spinoza, Baruch de, 1954. L’Ethique. Paris, Gallimard.

Stolze Lima, Tania, 1999. « The Two and Its Many: Reflections on Perspectivism in a

Tupi Cosmology », Ethnos, 64 (1): 107-131.

Tremblay, Louis, 2021. « Les biologistes craignent le pire », Le Quotidien, 8 juillet. Consulté
le 27 février 2025, https://www.lequotidien.com/2021/07/09/les-biologistes-
craignent-le-pire-22ecc7c81437bd8abi8670084515d689/.

Tsing, Anna. 2015. The Mushroom at the End of the World. On the Possibility of Life in
Capitalist Ruins. Princeton, Princeton University Press.

Vilaga, Aparecida, 2016. Praying and preying. Christianity in Indigenous Amazonia.
Berkeley, University of California Press.

Viveiros de Castro, Eduardo, 1998. « Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism »,

Journal of the Royal Anthropological Institute, 4 (3): 469-488.

22 | Emile Duchesne Anthropologica 67.1 (2025)


https://doi.org/10.1023/A:1017267807870
https://doi.org/10.1023/A:1017267807870
https://www.lequotidien.com/2021/07/09/les-biologistes-craignent-le-pire-22ecc7c81437bd8ab18670084515d689/
https://www.lequotidien.com/2021/07/09/les-biologistes-craignent-le-pire-22ecc7c81437bd8ab18670084515d689/

Vincent, Sylvie, 1991. « La présence des gens du large dans la version montagnaise de
I'histoire », Anthropologie et sociétés, 15 (1) : 125-143.

Waal de, Frans, 2003. «Silent Invasion: Imanishi’s Primatology and Cultural Bias in
Science », Animal Cognition, 6: 293-299. https://doi.org/10.1007/s10071-003-0197-4.

, 2016. Sommes-nous trop bétes pour comprendre l'intelligence des animaux. Paris, Les
liens qui libérent.

Walker, Harry. 2012. Under a Watchful Eye: Self, Power, and Intimacy in Amazonia. Berkeley,

University of California Press.
Washabaugh, William. 2000. Deep Trout: Angling in Popular Culture. Londres, Routledge.

Waterman, Charles F., 1993. Black Bass Fishing. Harrisburg: Stackpole Books.

Anthropologica 67.1 (2025) Les cultures animales au temps de ’'homogénocéne | 23


https://doi.org/10.1007/s10071-003-0197-4

