
Les cultures animales au temps 
de l’homogénocène

Convergences inattendues entre 
deux ontologies de la boréalie (Québec)
Émile Duchesne
Université Laval

Résumé : D’un côté, des Aînés innus de la communauté d’Unamen Shipu 
remarquent que les animaux de leur territoire sont de plus en plus contrôlés 
par les institutions coloniales, comme les caribous, dont on dit qu’ils pensent 
comme les Allochtones. De l’autre, des Québécois du Lac-Saint-Jean, 
influencés par la culture populaire des États-Unis entourant la pêche sportive, 
ont illégalement implanté une espèce envahissante, l’achigan à petite bouche, 
ce qui pourrait avoir des conséquences dramatiques pour les espèces locales. 
Qu’est-ce qui uni ces deux contextes ? Une limitation de la diversité qui est 
la mieux décrite par le concept d’homogénocène, qui désigne la tendance à 
l’homogénéisation culturelle et biologique que notre monde est en train de 
vivre depuis le contact entre l’Ancien et le Nouveau monde. À partir d’un 
perspectivisme anthropologique et philosophique, la discussion se base sur 
deux études de cas autour du concept d’homogénocène. Elle démontre comment 
notre époque actuelle est marquée par une double contrainte qui s’incarne à 
la fois dans l’érosion de la diversité du monde commun et dans la diminution 
de la capacité des points de vue particuliers à exprimer des différences.
Mots-clés : Homogénocène ;  perspectivisme ; Nation innue ; Québécois ; 
animaux

Abstract: On the one hand, the Innu Elders of the community of Unamen 
Shipu have noticed that the animals in their territory are increasingly 
controlled by colonial institutions, such as caribou, who, they say, think more 
and more like non-natives. On the other hand, the Quebecois from the Lac 
Saint-Jean region, influenced by US popular culture surrounding sport fishing, 
illegally introduced an invasive species, smallmouth bass, which could have a 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    1Anthropologica 67.1 (2025)



dramatic impact on local species. What links these two contexts? A reduction 
in diversity, best described by the concept of the Homogenocene, which refers 
to the trend toward cultural and biological homogenization that our world has 
been experiencing since the contact between the Old and the New World. From 
an anthropological and philosophical perspectivism, the discussion is based 
on two case studies on the concept of Homogenocene. It demonstrates how our 
current era is marked by a double bind that is embodied in both the erosion 
of the shared world’s diversity and the decreased ability of specific viewpoints 
to express differences.
Keywords: Homogenocene; perspectivism; Innu Nation; Quebecois; animals

Enfant, j’ai rapidement appris que les animaux pouvaient être porteurs de 
cultures. Mon grand-père, ayant lui-même grandi au bord du lac Saint-

Jean, m’y a initié à la pêche dès l’âge de quatre ans. Il profitait de ces moments 
pour m’expliquer les nombreux bouleversements dans la composition de la 
faune lacustre qu’il avait observés au fil de sa vie, allant de la variation des 
cycles d’abondance de certains poissons à l’arrivée de nouvelles espèces. Il 
nous arrivait souvent d’attraper des barbottes brunes (Ameiurus nebulosus) qui, 
personnellement, me répugnaient en raison de leurs étranges moustaches. Les 
barbottes répugnaient également mon grand-père mais pour une autre raison : 
ces animaux ne venaient pas d’ici. Il m’expliquait souvent que lorsqu’il était 
lui-même un enfant, il n’y avait pas de barbottes. Mon grand-père me rappelait 
alors systématiquement l’adage local, que j’ai entendu maintes fois raconté 
par d’autres pêcheurs, voulant que les barbottes avaient été implantés dans le 
lac Saint-Jean par la faute de riches pêcheurs américains (des États-Unis) – ou 
sinon de Montréal – qui fréquentaient naguère la région. En effet, autrefois, la 
pêche aux appâts vivants était permise et on dit que les pêcheurs de l’extérieur 
jetaient leurs surplus d’appâts dans le lac avant de terminer leur partie de pêche. 
La barbotte étant une espèce venant d’ailleurs, il était hors de question d’en 
manger, alors qu’elle est très appréciée dans le sud du Québec. Il est légitime 
de parler ici d’un véritable tabou alimentaire qui est vastement partagé dans 
la région et qui est motivé par la répugnance et l’extériorité sociale. Ce tabou 
renforce et s’appuie sur l’opposition entre la culture locale des Québécois du 
Lac-Saint-Jean et la culture globale, souvent urbaine et américanisée. C’est ainsi 
que, tôt dans ma vie, on m’a révélé que les animaux pouvaient transmettre des 
cultures. J’ai retrouvé ce motif des années plus tard lorsque j’ai commencé à 
mener des recherches en anthropologie avec les Innus, une Première nation 

Anthropologica 67.1 (2025)2    Émile Duchesne



de la famille algonquienne dont le territoire traditionnel englobe la majeure 
partie du nord-est du Québec et du Labrador, y compris le Lac-Saint-Jean. Ce 
texte vise à réconcilier partiellement la perspective de ces deux ontologies 
contrastées de la boréalie  – autochtone et allochtone – pour montrer comment 
l’homogénéisation du monde causé par la prolifération d’espèces animales 
exogènes minent leur capacité respective à exprimer des différences.

* * *

Pour Claude Lévi-Strauss (1985, 14), les mythes autochtones des Amériques 
racontent comment les sociétés humaines ont acquis les attributs de la culture. 
De la perspective des animaux, ce processus implique un parcours inverse : 
dotés de parole et de tous les apanages de la société, ils perdent progressivement 
les institutions de la culture pour se fondre dans la nature. Le schéma lévi-
straussien de l’humanisation et de l’animalisation a encore quelque chose à 
nous apprendre aujourd’hui, à condition que l’on cesse de l’entrevoir comme 
un processus qui s’est terminé aux aurores du monde. Cette leçon, je la tiens 
d’Atuan, un Aîné innu de la communauté d’Unamen Shipu au Québec, 
conteur réputé, que j’ai souvent accompagné en forêt. Atuan m’a maintes fois 
parlé des histoires de mariages entre humains et animaux, qui se sont passés 
il y a suffisamment longtemps pour qu’on ne se souvienne plus de leurs 
protagonistes, mais pas assez pour qu’ils appartiennent au temps mythique. De 
ces unions, les Innus ont retiré des connaissances sur le comportement animal. 
C’est aussi de là que viennent les mythes : ils ont été transmis aux humains par 
leurs alliés animaux. En revanche, les animaux ont aussi retiré quelque chose 
de ces unions : la ruse et l’intelligence des humains. Ainsi, les caribous prennent 
désormais la fuite lorsqu’un humain les approche. En réponse à Lévi-Strauss, 
les récits innus nous apprennent que l’animalisation des animaux n’a pas été 
un processus unilinéaire et qu’il s’est poursuivi au-delà du temps des origines. 
En cela, les Innus, comme la plupart des peuples autochtones des Amériques, 
conçoivent que les animaux d’aujourd’hui sont dotés de culture. C’est là une 
grande leçon du perspectivisme anthropologique : chaque existant appréhende 
le monde à partir de son point de vue, qui est celui de la culture, ou plutôt celui 
de sujet (Brightman 1993 ; Viveiros de Castro 1998 ; Lima 1999).

Quelle est la pertinence de ce point de vue autochtone pour les populations 
qui ne partagent pas les prémisses animistes, selon lesquelles les animaux sont 
envisagés comme des personnes avec une intériorité comparable à celle des 
humains ? Depuis quelques décennies, la science occidentale s’est intéressée 
aux cultures animales pour se rendre compte que certains animaux sont dotés 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    3Anthropologica 67.1 (2025)



de consciences, voir même de culture (Low et al. 2012 ; Leland 2008). Au fil de 
ces débats éthologiques, une question s’est souvent posée (de Waal 2016 ; 2003) : 
l’attribution de la culture à des animaux relève-t-elle d’un biais d’observation ? 
Cette question interpelle les modèles cosmologiques autochtones des cultures 
animales, pour qui ce biais d’observation est caduque, car la culture est une 
condition universelle des sujets humains et non-humains. Si l’on prend ce 
point de vue, comment peut-on penser l’impact des cultures animales sur la 
vie dans nos sociétés modernes et naturalistes ? Les animaux avec qui nous 
faisons territoire nous partagent-ils des identités ? 

La question est politique car les visions autochtones des cultures animales 
sont marquées par un ethnocentrisme manifeste. En effet, pour plusieurs 
sociétés autochtones, dont les Innus, l’ethnonyme de leur autodésignation 
signifie généralement « être humain » (Viveiros de Castro 1998 ; Vilaça 2016). 
Les animaux se conçoivent eux-aussi comme appartenant au même genre 
d’humanité : ainsi, en Amazonie, le sang que boit le jaguar se révèle être, à ses 
yeux, de la bière de manioc (Viveiros de Castro 1998) ou encore, dans les mythes 
innus, lorsqu’un caribou nage, de sa perspective, il est en train de faire du canot 
(Clément 1991). Cet ethnocentrisme a été battu en brèche par la rencontre entre 
l’Ancien et le Nouveau monde, de sorte que les sociétés autochtones n’avaient 
plus le monopole de la condition humaine (Lévi-Strauss 1961, 21). Ainsi, les 
esprits se sont emparés des hiérarchies coloniales et en Amazonie, par exemple, 
on associe les esprits-maîtres des animaux à des rancheros puissants (Kohn 2007 ; 
Chaumeil 2010), et le maître du caribou des Innus est comparé au Premier 
ministre ou même à un « blanc » (Speck 1977 [1935], 83; Duchesne 2023, 173). 
Force est de constater que les cultures animales poursuivent encore aujourd’hui 
leur transformation. 

J’argumenterai ici que cette transformation des cultures animales dans les 
sociétés autochtones fait écho à des conceptions similaires que j’ai pu observer 
récemment dans ma région natale, le Saguenay-Lac-Saint-Jean, qui se situe 
au sud-ouest du territoire innu. Comme les Innus, les habitants allochtones 
de cette région ont « leurs » animaux. Je pense ici à la ouananiche (Salmo salar, 
forme dulcicole), une espèce de poisson de la famille des salmonidés qui a été 
consacrée comme emblème de la région. La ouananiche pourrait être menacée, 
à moyen terme, par l’arrivée d’espèces exotiques envahissantes comme l’achigan 
à petite bouche (Micropterus dolomieu). Or, les achigans ont été implantés par des 
pêcheurs sportifs influencés par la culture populaire et l’industrie de la pêche 
sportive américaine, qui a fait de l’achigan le poisson sportif par excellence. 

Anthropologica 67.1 (2025)4    Émile Duchesne



Dans ce cas aussi, les animaux sont porteurs de cultures. Sauf qu’ici, les cultures 
animales ne relèvent pas de l’intériorité mais plutôt d’une extériorité car ces 
animaux, comme les achigans ou encore les barbottes de mon grand-père, 
sont vecteurs de cultures exogènes. En bref, ils propagent des cultures en les 
externalisant plus qu’ils ne les vivent sous un mode intérieur, comme c’est le 
cas pour les sociétés autochtones dont les ontologies comportent une forme 
de perspectivisme.

Une réponse à ce questionnement bien particulier – comment penser 
la convergence des transformations des cultures animales par-delà les 
ontologies ? – peut être formulée à l’aide du concept d’homogènocène. Expression 
initialement formulée par le biologiste Michael Samways (1999), le terme a été 
rapidement repris par Curnutt (2000) pour désigner une tendance lourde de 
notre époque, c’est-à-dire l’introduction massive d’espèces invasives et la perte 
de biodiversité qui en résulte. Ces deux textes annonciateurs sont pourtant 
anecdotiques : ils ne font que deux pages chacun et le concept n’y est pas 
développé. L’idée est popularisée une décennie plus tard dans un essai du 
journaliste Charles C. Mann (2013) pour décrire les effets destructeurs de la 
mise en contact de l’Europe et des Amériques après l’arrivée de Christophe 
Colomb sur la diversité biologique et culturelle mondiale. Dans un essai 
de systématisation, Conversi et Posocco (2024, 18-20) proposent de voir 
l’homogénocène comme un concept complémentaire à celui d’anthropocène. En 
effet, le premier s’inscrit dans une temporalité plus longue, débutant lors de 
l’arrivée de Christophe Colomb en Amérique, alors qu’on fait généralement 
débuter l’anthropocène au début de la révolution industrielle. Dans la 
perspective de l’homogènocène, la globalisation du système-monde rend de 
plus en plus homogène nos écosystèmes, en favorisant la prolifération des 
espèces invasives. Cette homogénéisation « biologique » est mise en parallèle 
avec une homogénéisation culturelle, elle aussi provoquée par la mondialisation 
et le colonialisme. La force argumentative du concept d’homogénocène réside 
dans une vision non anthropocentrée (Leboeuf 2024, 140), mais surtout dans 
sa capacité à relier à des causes communes les transformations vécues par les 
sociétés humaines et celles vécues par les autres formes de vie non-humaines.

L’homogénéisation de notre monde pose une question importante aux 
théories perspectivistes de l’anthropologie. Selon les racines philosophiques 
de ce mouvement, dont on trouve les inspirations principales dans les travaux 
de Leibniz (1995), Spinoza (1954) et Deleuze (1988 ; 1980a ; 1980b), c’est le point 
de vue qui crée la réalité. Mais les points de vue sont « compossibles » et tous 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    5Anthropologica 67.1 (2025)



reliés avec un monde commun que chaque point de vue exprime à sa manière. 
Le sujet exprime la totalité du monde mais d’une manière partielle. Dès 
lors, le monde commun se situe au-delà des points de vue : il en représente 
l’intégrale, au sens mathématique du terme. Il en ressort que le monde est 
l’exprimé commun de tous les sujets : le sujet ne peut se penser sans la totalité 
du monde mais le monde n’existe qu’en intégrant la perspective de tous les 
sujets. Comment alors penser l’homogènocène à partir du perspectivisme 
si d’un côté le monde exprimé par les sujets contient de moins en moins de 
différences et que les sujets eux-mêmes sont moins à même d’exprimer des 
différences ? C’est en s’intéressant aux dynamiques culturelles des animaux 
qu’il sera possible de répondre à ce questionnement général. Seront ainsi 
mobilisés deux études de cas provenant d’ontologies contrastées du territoire 
boréal du nord-est québécois : celle des Innus de la Basse-Côte-Nord et celle 
des Québécois du Saguenay-Lac-Saint-Jean. Non seulement ces deux contextes 
se répondent mais j’en ai également une expérience de première main pour 
y avoir mené des recherches ethnographiques depuis 2015 (Duchesne 2017 ; 
2018 ; 2019 ; 2020 ; 2022 ; 2023), et y avoir été socialisé et amorcé un retour réflexif 
(Duchesne 2025).

* * *

Les Innus de la Basse-Côte-Nord font depuis longtemps l’expérience de 
l’homogénocène. Les récits racontés par les Aînés que j’ai rencontrés à Unamen 
Shipu font état de transformations importantes sur leurs territoires de chasse. 
Ils observent l’arrivée de nouvelles espèces ou encore des changements dans 
la subjectivité de celles qui y étaient déjà présentes. Mais pour comprendre de 
quoi il en ressort, il faut avoir un aperçu des prémisses par lesquels les Innus 
expliquent ces transformations. Les Innus conçoivent que chaque animal est 
contrôlé par une entité-maître : pour espérer avoir du succès à la chasse, il faut 
témoigner du respect à ces entités qui offrent le gibier aux chasseurs humains. 
Les relations asymétriques entre un maître et un subordonné sont au cœur de 
la socio-cosmologie innue. Par exemple, cette structure relationnelle marque 
les relations entre les Innus et leurs leaders, un parent et ses enfants, ou encore, 
entre les Innus et le gouvernement. S’inscrire dans une relation asymétrique 
implique un alignement des agentivités entre le maître et ses subordonnées 
(Costa 2017 ; Duchesne 2023 ; Walker 2012). Par-là, j’entends que le subordonné 
peut gagner en force d’agir s’il décide de suivre un leader ou d’accepter ses dons 
ou ses règles. Ce faisant, il agit toutefois dans un cadre qui n’est pas tout à fait 
le sien et renforce la puissance d’agir de son maître.

Anthropologica 67.1 (2025)6    Émile Duchesne



Les Innus utilisent cette structure relationnelle pour exprimer leur rapport 
au gouvernement fédéral. Dès le milieu du XIXe  siècle, le gouvernement 
du Canada offrait une aide matérielle aux Autochtones qui avaient besoin 
d’une assistance pour assurer leur subsistance et c’est de cette façon que le 
gouvernement a commencé à s’immiscer dans la vie des Innus (Mailhot 1996, 341). 
Les Aînés innus que j’ai rencontrés disent qu’avant l’arrivée du gouvernement, 
les Innus n’avaient qu’un seul maître, Papakassiku, le maître du caribou. Un 
Aîné d’Unamen Shipu, Pashin explique que les Innus « arrivent de là. C’est 
notre maître [en parlant du caribou]. Nos ancêtres, quand le gouvernement 
n’était pas là, c’était le caribou qui donnait à manger aux Innus » (Entrevue, 
novembre 2017). Les aides gouvernementales se manifestaient la plupart du 
temps par d’importantes rations de farine qui étaient distribuées à chaque 
famille. Des décennies plus tard, cette aide s’est transformée en allocations 
monétaires qui étaient elles aussi perçues comme un don de nourriture. En 
effet, en innu-aimun, on dit mitshim-shuniau (littéralement, « nourriture-argent » 
ou « l’argent pour la nourriture », notre traduction) pour désigner les allocations 
d’aide sociale. Les Innus en sont ainsi venus à organiser leur subsistance en 
fonction de deux maîtres pourvoyeurs : le gouvernement, responsable de la 
farine et de l’environnement côtier ; et les maîtres des animaux, responsable 
des ressources fauniques et de l’intérieur des terres (Vincent 1991, 137). Cette 
dualité entre les deux maîtres pourvoyeur est évoquée par Jérôme Mestenapeo, 
lorsqu’il relate les évènements suivant la déportation des Innus de Pakuashipi 
vers Unamen Shipu : « Les prêtres lui [mon père] ont fait des menaces en voulant 
tout lui enlever, donc mon père lui a dit : “Le gouvernement ne m’a pas donné 
à manger, il y a un autre gouvernement qui me donnera à mangerˮ, lui a-t-il dit 
[en parlant de Papakassik, celui qui s’occupe du caribou] » (Jérôme 2011, 181).

Le fait de voir le gouvernement comme un pourvoyeur implique que les 
Innus lui imputent des devoirs et des responsabilités. Comme un parent qui 
prend soin de son enfant ou encore comme le maître du caribou qui prend soin 
de son cheptel, le gouvernement a lui aussi la responsabilité d’agir de façon 
bienveillante envers les Innus, même s’il les contrôle. Cependant, les Aînés 
innus qui tiennent ce genre de discours savent très bien que le gouvernement 
ne respecte pas ses promesses. En effet, pour certains, le gouvernement tente de 
contrôler indûment les Innus sans respecter ses responsabilités. Anikashanitish 
l’affirme clairement : « Aujourd’hui, le gouvernement [tshishe-utshimau] ne 
nous respecte pas du tout. Il veut nous maltraiter. Il ne veut rien nous donner » 
(Entrevue, octobre 2021). Il m’explique alors comment le gouvernement n’a 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    7Anthropologica 67.1 (2025)



pas respecté l’entente qui avait été conclue entre les ancêtres des Innus et les 
premiers Européens : « La première fois qu’il y a eu une rencontre entre les 
Européens et les Innus, les Innus ont bien expliqué aux Européens qui venaient 
d’arriver de ne pas s’occuper de la forêt. Les Blancs eux, s’occuperaient de la 
mer » (Ibid). Apunuesh abonde dans le même sens et sent que le Gouvernement 
n’a pas respecté son engagement à n’exercer son contrôle que sur la côte :

Mon grand-père m’a dit : « Un jour, c’est le gouvernement qui va 
contrôler la forêt. Il va construire plein de choses dans le bois comme 
dans les chutes des rivières. Ils vont détruire les terrains de chasse et 
ce sera interdit pour les Innus d’aller à la chasse ». Et c’est bien ce qui 
commence à se passer. Le gouvernement construit n’importe quoi dans 
le bois, comme des barrages, par exemple. Je me dis qu’on n’aurait pas 
dû accepter l’offre du gouvernement et qu’on aurait dû écouter mon 
grand-père. Il disait aux autres : « Il n’aurait pas fallu accepter l’offre du 
gouvernement, car c’est lui qui va contrôler tous les aspects de notre 
vie ». (Entrevue, novembre 2021)

Le grand-père d’Apunuesh exprimait alors avec une lucidité remarquable 
le fait qu’en acceptant d’être alimentés par le gouvernement, les Innus 
deviendraient aussi les dépendants de ce nouveau maître. 

Le non-respect de cette entente initiale par les Blancs est d’autant plus 
dramatique lorsqu’il implique les animaux. En effet, selon les Aînés d’Unamen 
Shipu, tout se passe comme si le Gouvernement voulait devenir le maître de 
certains animaux, ce qui a un effet important sur leur comportement, leur 
population, leur agentivité et même leur goût. Les premiers animaux qui 
auraient été introduits par le gouvernement sont les castors. En effet, dans les 
années 1950, quand les gouvernements ont implanté le système des réserves à 
castor qui délimitait des territoires de chasse de chaque famille (Leacock 1954), 
on a également déplacé des couples de castors du sud vers les différents 
territoires innus afin d’y faire augmenter leur population (Dominique 1989, 
189). Selon Shapatesh, ces castors avaient un comportement étrange et n’avaient 
pas le même goût que les castors qui habitaient déjà sur le territoire des Innus 
d’Unamen Shipu : 

Ils ont transporté un mâle et une femelle d’un autre territoire et depuis 
qu’on a implanté ces nouveaux castors, les castors n’ont plus le même 
goût. On pouvait goûter la différence avec les castors qui étaient sur 
nos territoires auparavant. Les nouveaux castors, ils ne préparaient 

Anthropologica 67.1 (2025)8    Émile Duchesne



pas leurs huttes, tandis que les castors qui habitaient déjà ici étaient 
déjà prêts pour l’hiver. Les nouveaux castors ne se préparaient pas. Les 
nouveaux venus ne savaient pas quel endroit choisir pour habiter. Ils se 
promenaient encore au mois d’octobre. (Entrevue, octobre 2021)

Les Aînés ont un discours bien similaire à propos des caribous qui sont 
visés par différentes mesures de contrôle par les gouvernements et dont les 
populations ont beaucoup diminué dans les dernières décennies. À bien des 
égards, les chasses aux caribous des Innus ont parfois des allures de champs de 
bataille. En effet, les garde-chasses ne ménagent aucun effort pour empêcher 
les Innus de chasser le caribou, notamment en survolant les chasseurs en 
hélicoptère. En 2019, alors que je m’apprêtais à partir sur le territoire en 
motoneige avec un groupe de jeunes chasseurs, nous avons eu la nouvelle qu’un 
Aîné avait été survolé en rase-motte par un hélicoptère, alors qu’il circulait en 
motoneige sur le territoire pour chasser le caribou. Un hélicoptère des garde-
chasses nous a d’ailleurs survolés quelques jours plus tard pour surveiller nos 
activités. Toutes ces tentatives de contrôle du caribou par les biologistes, les 
garde-chasses et les gouvernements, en général, sont vues d’un très mauvais 
œil par les Aînés. À ce sujet, le témoignage de Pashin est révélateur : 

Les changements dans la faune et la forêt sont causés par les Blancs 
[mishtukushuat]. Concernant le caribou, ce sont les Blancs qui ont créé 
le problème. On le voit à la télévision. Les Blancs, on voit tout ce qu’ils 
font avec les animaux, comment ils les maltraitent, on voit tout cela à la 
télévision. Ils utilisent des hélicoptères pour approcher des troupeaux 
de caribous. On voit très bien, quand les hélicoptères approchent des 
caribous, que ceux-ci se dispersent en panique. Les Blancs utilisent 
aussi des filets pour capturer les animaux. Après les avoir capturés, ils 
les touchent et les manipulent. Le caribou doit avoir très peur lorsqu’il 
est traité de cette façon par les Blancs. Il doit être conscient de tout 
ce qu’on lui fait. Les vieux disaient cela, que lorsqu’un animal est en 
vie, on ne peut pas le toucher. Si vous touchez à un animal, disaient 
les vieux, il va s’enfuir et il ne reviendra plus : il va disparaître pour de 
bon. Les Blancs, on dirait qu’ils veulent que les caribous vivent comme 
des Blancs. Mais ils ne seront jamais capables d’éduquer le caribou 
pour qu’il vive comme un blanc. Maintenant, les caribous ne font 
plus la même chose qu’avant [ils n’ont plus le même comportement]. 
(Entrevue, novembre 2021)

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    9Anthropologica 67.1 (2025)



Cette position est très commune dans la communauté, comme Anui, un 
chasseur d’environ 50 ans qui s’insurge contre les méthodes des biologistes 
envers les caribous : 

Ils leur ont lancé des filets en hélicoptères. Moi, je ne suis pas d’accord 
avec ça. Ce n’est pas comme des vaches. Ils vont élever les caribous 
comme des vaches. Ils vont les mettre dans une réserve comme ils font 
avec nous. Mettre des colliers télémétriques, ça, ce n’est pas respecter 
l’animal. C’est comme un boulet de prisonnier. C’est comme leur 
mettre les menottes. [Ce sont] les biologistes qui font ça pour avoir leur 
subvention du gouvernement. (Entrevue, mai 2017)

Il faut aussi spécifier que cette entrevue a été faite au même moment où 
le gouvernement du Québec voulait déménager les derniers caribous de la 
harde de Val-d’Or au Zoo sauvage de Saint-Félicien1. Dire que le gouvernement 
voulait mettre en réserve et élever le caribou comme des vaches prenait alors 
un sens très concret. Il faut enfin ajouter que pour les Innus, les vaches sont 
des animaux « de Blancs », un taxon qui englobe d’autres animaux domestiques 
comme la poule (Bouchard et Mailhot 1973 ; Clément 1995; Bousquet 2015). On 
comprend ainsi que les actions de contrôle des caribous par le gouvernement 
et ses agents équivaut, pour les Innus, à une tentative de domestication pour en 
faire un animal « Blanc » comme ceux qu’on trouve dans les fermes.

L’orignal (Alces alces) est un autre animal qui est apparu récemment sur le 
territoire des Innus d’Unamen Shipu et ce, il y a quelques décennies à peine. 
On dit que le premier chasseur à avoir vu un orignal pensait qu’il s’agissait d’un 
cheval ! Cela exprime bien à quel point les Innus d’Unamen Shipu n’étaient 
pas familiers avec cet animal avant qu’il fasse son apparition sur leur territoire. 
D’ailleurs, les gens d’Unamen Shipu ont des rapports très contrastés avec les 
orignaux. Pour certains, il s’agit d’un animal qu’on peut chasser et manger 
comme n’importe quel autre. Pour d’autres, il n’est cependant pas question de 
le chasser et encore moins de le manger. Pour ces personnes, c’est comme si 
cet animal n’appartenait pas aux Innus. Un ami dans la vingtaine, qui refuse de 
manger de l’orignal, m’expliquait à quel point il s’agissait d’un animal étrange. 
Quand on voit un caribou, m’expliqua-t-il, il se sauve. L’orignal, au contraire, 
reste sur place et regarde le chasseur. Il n’est pas inintéressant de noter que 
dans la littérature anthropologique sur les chasseurs du Nord circumpolaire, on 
décrit cet arrêt de l’animal comme la preuve que l’animal souhaite se donner au 
chasseur (Ingold 2000). Pour mon ami, il s’agit plutôt d’une agentivité déficiente 
et d’une bizarrerie sur laquelle se fonde l’idée qu’il se fait de l’orignal : un 

Anthropologica 67.1 (2025)10    Émile Duchesne



animal étrange qu’il ne mange pas. D’autre part, d’autres personnes font un 
lien direct entre la présence des orignaux sur le territoire d’Unamen Shipu et les 
politiques de contrôle du Gouvernement. En effet, pour Kanikuen, les orignaux 
ont été amenés sur les territoires des Innus d’Unamen Shipu par les Blancs :

Il n’y avait pas d’orignaux avant. Je me souviens que mon père n’avait 
jamais vu d’orignaux ici. Il n’y avait que du caribou. Mon père ne 
tuait seulement que du caribou. Et il en tuait beaucoup ! Ce n’est pas 
pour rien que l’orignal est rendu ici. C’est parce qu’on l’a amené par 
hélicoptère. (Entrevue, novembre 2021)

Tout se passe comme si l’orignal était considéré comme un animal du 
Gouvernement, c’est-à-dire un animal de Blanc. Cette conception est tout à 
fait en phase avec les autres structures relationnelles asymétriques de la socio-
cosmologie innue qui implique un maître. L’agentivité du maître s’aligne avec 
celle de ses dépendants. L’original, animal du Gouvernement, n’est pas doté 
des mêmes instincts de survie que les animaux innus contrôlés par des maîtres 
des animaux. 

À plusieurs points de vue, l’agentivité de l’orignal est jugée déficiente et 
on dit la même chose des caribous, qui sont de plus en plus contrôlés par le 
Gouvernement. Leur comportement change, leur goût aussi – ce qui évoque une 
potentielle transformation corporelle – et on considère que le Gouvernement 
les traite comme il traite les Innus en cherchant à contrôler leur destinée en les 
plaçant dans des réserves. Ces témoignages innus illustrent avec beaucoup de 
détails la tendance à l’homogénéisation de notre monde commun. En raison 
des politiques coloniales des gouvernements, la vie des Innus est de plus en 
plus « blanche ». Plus encore, les animaux eux-mêmes deviennent « blancs ». Et 
comme les Innus considèrent qu’ils deviennent ce qu’ils mangent, cela n’augure 
rien de bon pour l’avenir.  

* * *

Bien que l’on ne le réalise pas toujours, l’anthropologie est essentiellement 
une discipline comparative. En effet, la pratique ethnographique implique 
souvent une comparaison (ou sinon, une forme de dialogisme) entre la 
perspective de l’analyste et celle de la société qui l’accueille. De même, les 
savoirs anthropologiques comportent toujours une part d’hybridité entre les 
savoirs locaux et la théorie. Ayant grandi en territoire innu, dans la région 
du Saguenay-Lac-Saint-Jean, dans une tradition naturaliste allochtone 
(Descola 2005), il me semble naturel de poursuivre cette discussion sur la culture 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    11Anthropologica 67.1 (2025)



des animaux en prenant des exemples tirés de cette expérience contrastée du 
territoire boréal. En effet, pendant et après mes rencontres avec les Aînés innus 
s’opérait en moi des allers-retours dialogiques et comparatifs entre ma propre 
expérience de la boréalie et celle que m’exposait les Innus. Il va sans dire que 
les habitants allochtones du Saguenay-Lac-Saint-Jean ne partagent pas les 
prémisses animistes des Innus. Pour eux, les animaux n’appréhendent pas le 
monde à partir d’une condition humaine et le rapport aux non-humains est 
vécu à travers des relations d’objectification comme la protection, l’exploitation, 
etc. Cependant, cela ne veut pas dire qu’ils font l’impasse sur les cultures 
animales. Ces cultures ne relèvent toutefois pas de l’intériorité des animaux 
mais des identités qu’ils diffusent à l’insu des humains. Malgré ces différences, 
c’est le même problème politique posé par l’homogènocène qui est exprimé, à 
travers des prémisses différentes, par les Québécois du Lac-Saint-Jean. En effet, 
des espèces venues d’ailleurs y font la promotion de cultures exogènes et leur 
présence même sur le territoire implique une autre forme de devenir pour la 
population locale.

Il y a longtemps que l’homogéocène s’est manifesté dans la région. Plusieurs 
toponymes francophones et innus évoquent la présence du caribou forestier 
(Rangifer tarandus caribou) sur ce territoire alors que cet animal est aujourd’hui 
en voie de disparition dans la région. On peut aisément imaginer comment 
l’arrivée des colons a rendu inhospitalier ce territoire pour les caribous, ce 
qui a profité aux orignaux, avec l’expansion du territoire agricole, les grands 
chantiers forestiers et l’arrivée de la grande industrie (Duchesne 2025). En 
cela, les colons ont eux-mêmes été une force importante d’homogénéisation 
dans la région et on comprend un peu mieux pourquoi les Innus que j’ai 
rencontrés à Unamen Shipu assimilent l’orignal à un animal « de Blanc ». Bref, 
si l’orignal a pu tirer profit de la niche écologique laissée par les caribous, le 
grand cervidé est aujourd’hui en train de laisser progressivement sa place à 
un nouvel arrivant venu du Sud : le chevreuil (Odocoileus virginianus). J’ai fait 
l’expérience de l’homogéocène assez tôt dans ma vie et l’anecdote suivante 
explique probablement pourquoi j’ai écouté avec tant d’intérêt les récits des 
Aînés Innus sur l’arrivée de nouvelles espèces sur leur territoire. Au début 
des années 2000, alors enfant, mon père et moi avions heurter un chevreuil 
en voiture. Ayant signalé l’accident, les policiers refusaient de nous croire : 
« c’est impossible, c’est un orignal que vous avez dû percuter ». Un policier a 
été dépêché sur place pour rendre compte de l’accident. Pourtant, ce genre 
d’accident ne nécessitait pas une présence policière. Nous avons su plus tard 

Anthropologica 67.1 (2025)12    Émile Duchesne



que le policier en question était lui-même un amateur de chasse. À sa surprise, 
il s’agissait bel et bien d’un chevreuil. Depuis notre collision, les chevreuils 
peuvent être observés régulièrement et tout indique que leur population est en 
croissance (Lapointe 2025).

En 2021, l’arrivée d’une autre espèce envahissante a fait les manchettes 
des journaux locaux (Chafik 2021 ; Harvey Simard 2022 ; Tremblay 2021). On 
annonçait que l’achigan à petite bouche s’était bien installé dans la rivière 
Saguenay et était maintenant aux portes du lac Saint-Jean. Quelques années 
auparavant, en vue d’en faire la pêche, une personne avait intentionnellement 
introduit des achigans à petite bouche dans le lac des Habitants en vue d’en 
faire la pêche. Depuis, l’espèce s’est installée dans le bassin versant de la rivière 
des Aulnais jusqu’à rejoindre la rivière Saguenay. L’achigan est maintenant 
bien présent dans la rivière Saguenay et ce jusqu’aux barrages de la Petite et 
de la Grande décharge où ils se trouvent à un jet de pierre du lac Saint-Jean. 
Karine Gagnon, biologiste au ministère de la Faune, a expliqué aux médias 
que l’arrivée de cette nouvelle espèce pouvait avoir un impact important sur 
les espèces indigènes comme le doré jaune (Stizostedion vitreum vitreum) et 
la ouananiche, l’espèce emblématique de la région, en raison d’une pression 
accrue sur la chaîne alimentaire. Cet évènement a été décrié comme un crime 
écologique par Marc Archer, le directeur de la Corporation communautaire qui 
gère la pêche sportive sur le lac Saint-Jean. Le biologiste de formation dénonçait 
sans équivoque les pêcheurs sportifs qui se réjouissaient de l’arrivée de cette 
espèce dans certains groupes locaux de discussions sur les réseaux sociaux. 
En effet, dans ces milieux, on se réjouissait d’enfin pouvoir pêcher « du bass »2.

Qu’est-ce qui explique que des amateurs de pêche puissent se réjouir 
d’une nouvelle aussi inquiétante ? Il faut savoir que l’industrie de la pêche, 
majoritairement américaine, a fait de l’achigan son espèce emblématique, avec 
des marques comme Bass Pro Shop, ou encore, des logos sur lesquels figurent 
des achigans. De même, les tournois de pêches les plus prestigieux, encore une 
fois majoritairement anglophones et américains, sont les tournois de pêche à 
l’achigan. Les émissions de pêche, même au Québec, font aussi une grande place 
à la pêche de ce poisson, qui a une présence indigène dans le sud du Québec. 
Bref, l’industrie de la pêche a fait de l’achigan le poisson sportif par excellence. 
La situation est curieuse puisque, si l’on recule d’un siècle, le défi ultime des 
pêcheurs sportifs était la prise du saumon atlantique. Or, la ouananiche est 
la forme catadrome du saumon atlantique : il s’agit de la même espèce (Salmo 
salar) mais le saumon atlantique séjourne en mer tandis que la ouananiche 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    13Anthropologica 67.1 (2025)



est confinée à l’eau douce. En somme, derrière la lutte entre l’achigan et la 
ouananiche pour une place dans la chaîne trophique au Lac-Saint-Jean 
se dresse aussi une lutte d’emblèmes, voir une lutte de classes. La pêche au 
saumon a longtemps été le fait d’une élite bourgeoise. Issue de la tradition 
victorienne, la pêche à la mouche au saumon a été un vecteur important de 
privatisation du territoire par l’entremise de clubs privés sous la propriété de 
riches pêcheurs anglophones. La pêche à la mouche a ainsi longtemps été une 
activité élitiste qui a privé les populations locales d’une ressources halieutique 
importante. En cela, autant pour les Autochtones que pour les Allochtones, le 
« déclubage »3 des territoires exclusifs a été un important vecteur d’affirmation 
politique et culturelle (Panasuk et Proulx 1979 ; Beaulieu-Claveau 2018, 92). 

La pêche à la ouananiche au lac Saint-Jean s’inscrivait aussi dans cette 
tradition victorienne et de nombreux pêcheurs anglophones bien nantis 
fréquentaient chaque été la région pour s’adonner à ce sport à la fin du 
XIXe  siècle (Chambers  1896 ; McCarthy  1903). Horace J. Beemer, un riche 
industriel états-unien avait inauguré, en 1888, un luxueux complexe hôtelier 
basé sur la pêche à la ouananiche, dont il jouissait du droit exclusif (Benoit 2003 ; 
Girard et Perron 1995, 209;). L’entreprise de Beemer sera de courte durée car 
son hôtel prit feu en 1908. Quelques années plus tard, en 1926, la hausse du 
niveau du lac Saint-Jean à la suite de la construction du barrage Isle-Maligne 
par la Duke-Price Power Company a pour effet d’inonder de nombreux sites 
d’importance pour la reproduction et l’alimentation de la ouananiche. À cela 
s’ajoute le harnachement de la rivière Péribonka dans les années 1950 par la 
compagnie Alcan qui a barré la route de la plus importante frayère de Salmo 
salar dans le bassin versant du lac Saint-Jean. C’est précisément à cette période, 
entre les années 1920 et 1950, que les journaux locaux commencent à faire état 
de préoccupations pour les populations du saumon d’eau douce (Tremblay, 
Dufour et Plourde-Lavoie 2017). La situation continue de se détériorer jusqu’à 
ce que la communauté régionale prenne le dossier en main vers le milieu des 
années 1980. Le poisson est sacré emblème animalier de la région en 1988 et l’aire 
faunique communautaire du lac Saint-Jean est créée en 1996. L’aire faunique 
communautaire est gérée par une corporation à but non-lucratif qui a pour but 
de réguler les activités de pêches sur le lac, de financer des activités de protection 
et d’assurer un accès équitable à la pêche (Blackburn 2023 ; Boulet 2016). Bref, en 
l’espace d’un siècle, la ouananiche est passée de symbole d’une élite étrangère 
aux velléités extractives à l’emblème d’une région qui prend en charge la 
protection de son milieu tout en le rendant accessible aux gens du commun.

Anthropologica 67.1 (2025)14    Émile Duchesne



Au contraire de la pêche au saumon, la pêche à l’achigan est une activité 
typiquement américaine qui puise ses origines dans la culture populaire 
des classes ouvrières des États-Unis. De la perspective des pêcheurs à la 
mouche les plus puristes, l’achigan est un poisson moins noble que salmo 
salar (Washabaugh 2000, 5). De même, si les pêcheurs de saumons victoriens 
entretenaient une vision romantique de la nature et de sa conservation à l’état 
sauvage (Reiger 2000), les pêcheurs d’achigan aux États-Unis soutiennent 
une éthique environnementale basée sur un effort intensif d’intervention 
technologique (Sheu 2013). De fait, aujourd’hui, la pêche à l’achigan est la pêche 
la plus populaire aux États-Unis et s’avère une activité lucrative pour l’industrie 
de la pêche et les organismes publics qui émettent les permis. Pourtant, les deux 
principales espèces d’achigans, à grande et à petite bouches, sont considérées 
comme des espèces envahissantes. L’achigan a grande bouche fait d’ailleurs 
partie des 100 espèces envahissantes les plus redoutées au monde (Lowe, 
Boudjelas et De Porter 2000). 

Bien qu’il soit indigène dans une vaste zone à l’est des rocheuses qui 
s’étend du Mexique à la vallée du St-Laurent, l’achigan a étendu son aire de 
répartition à l’ensemble des États-Unis (excepté en Alaska où la situation est 
différente) et dans la partie sud des provinces canadiennes longeant la frontière 
américaine, en plus d’avoir été implanté dans plus de 70 pays. Dans la plupart 
des cas, l’origine de son expansion vient de l’ensemencement légal ou illicite 
pour la pêche sportive. De plus, l’achigan est plus à l’aise que les salmonidés 
dans les conditions créées par l’activité anthropique et les réchauffements 
climatiques. Il habite sans problème les eaux chaudes, peu oxygénées, 
stagnantes et herbeuses, qui sont de plus en plus fréquentes à mesure que le 
climat se réchauffe et que les bassins versants sont modifiés par l’agriculture, 
les ouvrages d’endiguement, l’urbanisation et l’aménagement hydroélectrique. 
Bref, l’achigan tire profit de l’homogénéisation de notre monde et agit lui-même 
comme une force d’homogénéisation lorsqu’il s’installe dans un milieu de vie, 
notamment en compétitionnant les espèces locales (Long et Seguy 2024, 81-82, 
91 ; Waterman 1993, 7-8). Si l’achigan se complait dans les ruines du capitalisme 
(Tsing 2015), la ouananiche, elle, dépend de conditions écologiques qui ne font 
pas bon ménage avec le développement industriel.  

Si les habitants du Lac-Saint-Jean n’ont pas une théorie perspectiviste aussi 
raffinée que celle des Innus au sujet des cultures animales, il n’en demeure pas 
moins que les animaux avec lesquels ils entretiennent des relations ne sont pas 
dénués de liens avec des dynamiques culturelles plus large. C’est parce que le 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    15Anthropologica 67.1 (2025)



Lac-Saint-Jean ne pourrait pas se penser sans ouananiche que ses habitants ont 
mis en œuvre des efforts collectifs pour s’assurer que cette espèce de poisson 
puisse continuer à prospérer dans un monde en profond changement. La 
ouananiche évoque l’équilibre précaire d’une singularité qui cherche une place 
au sein d’un monde dominé par des intérêts anglophones et industriels, qui 
mettent à mal ses conditions de prospérité. Le cas de l’achigan nous montre à 
quel point cet équilibre est précaire : les mentalités ont changé et une partie non 
négligeable des jeunes générations de pêcheurs semblent préférer l’achigan à la 
ouananiche, contrairement aux générations antérieures qui ont mis en place les 
politiques de conservation du saumon d’eau douce dans les années 1980 et 1990. 
Le cas du Lac-Saint-Jean montre comment des changements culturels, comme 
l’identification à la culture populaire américaine de la pêche à l’achigan, a permis 
à une nouvelle espèce de faire son apparition sur le territoire de la région. 

* * *

Dans une discussion du concept d’homogénocène, l’anthropologue Alf 
Horborg (2024) soulève un paradoxe : si la littérature sur l’ethnogénèse a bien 
montré comment la diversité émergeait généralement par la mise en contact 
entre les cultures (Bateson 1972 ; Lévi-Strauss 1949 ; Barth 1969), comment se 
fait-il qu’à l’époque de l’homogénocène, cette même mise en contact mène à 
un aplanissement des différences ? En effet, contrairement aux dynamiques 
biologiques, où l’isolement est un facteur déterminant dans l’augmentation de 
la diversité, du point de vue de la culture, ce sont plutôt les échanges et la mise 
en relation qui sont vecteurs de diversification. Le problème de l’homogénocène, 
soutient Alf Hornborg (2024), est que les contextes locaux sont en train de perdre 
leur autonomie en raison des forces associées au colonialisme et à la modernité, 
dont le propre est d’éroder les frontières entre le local et le global. Thomas 
Hylland Eriksen (2021) ajoute que, certes, nous vivons bel et bien dans une 
époque d’hyperdiversité, mais les nouvelles identités qui émergent de ces flux 
incessants de personnes et d’idées se forment au sein d’une « grammaire globale 
uniforme ». En somme, pour Eriksen, l’homogénéisation de notre monde réduit 
notre liberté sémiotique en limitant l’éventail des possibilités qui s’offrent à nous 
pour exprimer des différences. Si la diversité émerge de notre capacité à exprimer 
un monde commun de manières distinctes, rappelant ainsi le perspectivisme 
philosophique de Leibniz, Spinoza et Deleuze évoqués en introduction, force 
est de constater que l’aplanissement de ce monde commun limite la diversité 
de son expression par les collectifs humains et non-humains. Il y a là une 

Anthropologica 67.1 (2025)16    Émile Duchesne



double contrainte (Bateson 1972) non pas entre le biologique et le culturel, ce 
qui représenterait une reconduction du dualisme nature-culture, mais plutôt 
entre le monde commun et son expression par les sujets, qu’ils soient humains 
ou non-humains. Pour le dire autrement, le monde change, et nous aussi. 

En cela, la double contrainte s’exprime de manière contrastée mais 
convergente dans les deux études de cas que j’ai présentées ici. Pour les Innus, 
le monde devient de plus en plus « blanc », ce qui se manifeste par l’apparition 
de nouvelles espèces sur leur territoire et par la transformation des subjectivités 
des animaux innus : le monde devient de plus en plus homogène. Et comme l’on 
est ce que l’on mange, les Innus deviennent progressivement plus « blancs », un 
phénomène qu’ils attribuent également à la vie en réserve et à l’acceptation des 
règles des gouvernements. Du point de vue innu, la nature même du monde 
est en train de changer. Comment préserver l’autonomie du contexte local 
innu alors que les animaux se mettent à penser et à agir comme des Blancs ? 
Quant à eux, les habitants du Lac-Saint-Jean ont fait de la ouananiche leur 
espèce emblématique pour se distinguer des pêcheurs bourgeois américains 
et ainsi défendre l’autonomie de leur localisme. Mais les pressions exercées 
par le système-monde ont fait en sorte que certains pêcheurs de la région se 
réjouissent maintenant de l’arrivée d’une espèce invasive, l’achigan, par un 
processus d’identification à la culture populaire importée des États-Unis. Bref, 
si les Jeannois étaient autrefois des « Jean-Baptiste » pêcheurs de ouananiches, 
ils deviennent progressivement des « Kevin » pêcheurs d’achigan4. Dans 
ce cas, c’est la mentalité qui a changé : de plus en plus exposés à la culture 
populaire américaine, les gens du Lac-Saint-Jean ont eux-mêmes implanté 
une espèce invasive. L’homogénéisation du point de vue a pavé le terrain pour 
l’homogénéisation du monde commun. Voilà, en somme, l’essence même de 
l’homogénocène : une double contrainte qui affecte à la fois le monde commun 
et le point de vue des sujets et qui fait en sorte que l’un et l’autre sont entraînés 
vers un aplanissement constant des différences; plus de même, moins d’écarts.

Émile Duchesne 
Université Laval, 
emile.duchesne@ant.ulaval.ca 

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    17Anthropologica 67.1 (2025)

mailto:emile.duchesne@ant.ulaval.ca


Notes

1	 La contestation de cette mesure a fait en sorte que ce projet ne s’est jamais concrétisé. 
Les caribous de Val-d’Or ont cependant été mis en enclos pour assurer leur survie et 
leur reproduction (Duchesne 2017).

2	 Bass est le nom anglais pour « achigan ». Le mot est fréquemment utilisé par les 
pêcheurs québécois, particulièrement les plus jeunes générations.

3	 Le « déclubage » désigne l’opération amorcée dès la fin des années 1960 par le gou-
vernement du Québec pour rendre accessible à la population de larges portions du 
territoire forestier qui étaient alors sous le contrôle exclusif de clubs privés de chasse 
et de pêche. En parallèle, plusieurs communautés autochtones se sont réapproprié 
leur territoire, qui était aussi aux mains de clubs privés. Toutefois, force est de con-
staté que le « déclubage » des années 1970 s’est parfois fait au dépend des Autochtones, 
dont les droits n’ont pas toujours été reconnus sur les territoires en question.

4	 Jean-Baptiste a longtemps été le prénom le plus populaire parmi les Canadiens-
français, à un point où ce prénom est devenu associé à la figure stéréotypée du 
Canadien-français catholique. En revanche, Kevin est un prénom qui s’est généralisé 
dans les dernières décennies au Québec malgré son origine anglophone. Dans la 
culture populaire québécoise, le prénom Kevin est associé à un autre stéréotype, celui 
d’un Québec profond, vulgaire et peu éduqué. 

Références

Barth, Fredrik, 1969. Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organization of Culture 
Difference. Boston, Little Brown and Company.

Bateson, Gregory, 1972. Steps to an Ecology of Mind. New York, Ballantine Books.

Beaulieu-Claveau, Antoine, 2018. Le crépuscule des clubs privés, une histoire de contestation : 
La prise de parole et l’impact des pressions manifestantes sur l’Abolition des clubs privés 
de chasse et de pêche au Québec (1966-1980). Mémoire de maîtrise, Université du 
Québec à Montréal.

Benoit, Jean, 2003. « BEEMER, HORACE JANSEN », Dictionnaire biographique du Canada, 
14. Consulté le 27 févr. 2025. https://www.biographi.ca/fr/bio/beemer_horace_
jansen_14F.html. 

Blackburn, Roger, 2023. « Ouananiche : L’histoire d’un emblème animalier », Le 
Quotidien, 6 février. Consulté le 14 mars 2025, https://www.lequotidien.com/2018/ 
05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398fea
b2565d10/. 

Anthropologica 67.1 (2025)18    Émile Duchesne

https://www.biographi.ca/fr/bio/beemer_horace_jansen_14F.html
https://www.biographi.ca/fr/bio/beemer_horace_jansen_14F.html
https://www.lequotidien.com/2018/05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398feab2565d10/
https://www.lequotidien.com/2018/05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398feab2565d10/
https://www.lequotidien.com/2018/05/12/ouananiche-lhistoire-dun-embleme-animalier-5289a95ab96c46b7a7398feab2565d10/


Bouchard, Serge et José Mailhot, 1973. « Structure du lexique : Les animaux indiens », 
Recherches amérindiennes au Québec, 3 (1-2) : 39-67.

Boulet, François, 2016. « La fabuleuse épopée de la ouananiche au Lac St-Jean 
(1ère partie) ». Pêche à la mouche Destination 14. Consulté le 14 mars 2025, https://
www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-
partie.html. 

Bousquet, Marie-Pierre, 2015. « Ontologie animiste et viande d’élevage : Retour sur la 
notion de “animaux indiensˮ et “animaux blancsˮ chez les Anicinabek », 
Religiologiques, 32 : 219-244.

Brightman, Robert, 1993. Grateful Preys. Rock Cree Human-Animal Relationships. Berkeley, 
University of California Press.

Chafik, Kenza, 2021. « Inquiétude autour de la présence de l’achigan à petite bouche 
dans les cours d’eau », Radio-Canada, 10 juillet. Consulté le 27 février 2025, https://
ici.radio-canada.ca/nouvelle/1808103/achigan-peche-poisson-biologiste-inquiet.

Chambers, Edward, 1896. The Ouananiche and its Canadian environment. New York, 
Harper.

Chaumeil, Jean-Pierre, 2010. « Des dons des esprits-maîtres en Amazonie amérindienne », 
Ateliers d’anthropologie, 34 : 1-16.

Tremblay, Dominique, Stéphane Dufour et Patrick Plourde-Lavoie, 2017. Perspective 
historique du cycle d’abondance de la ouananiche au lac Saint-Jean. Dolbeau-
Mistassini, Corporation de LACtivité Pêche Lac Saint-Jean.

Clément, Daniel, 1991. « L’homme-caribou : L’analyse ethnoscientifique du mythe », The 
Canadian Journal of Native Studies, 11 (1) : 49-93.

___,	 1995. La zoologie des Montagnais. Paris, Peeters.

Costa, Luiz, 2017. The Owners of Kinship. Asymetrical Relations in Indigenous Amazonia. 
Chicago, Hau Books.

Conversi, Daniele et Lorenzo Posocco, 2024. « Homogenocene : Defining the Age of 
Bio-Cultural Devastation (1493-present) », International Journal of Politics, Culture, 
and Society. https://doi.org/10.1007/s10767-024-09492-3. 

Curnutt, John L., 2000. « A Guide to the Homogenocene », Ecology, 81(6) : 1456-1757. 
https://doi.org/10.1890/0012-9658(2000)081[1756:AGTTH]2.0.CO;2. 

Deleuze, Gilles, 1980a. Sur Leibniz. Cours du 15 avril 1980. Consulté le 30 janvier 2023, 
https://www.webdeleuze.com/textes/48.

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    19Anthropologica 67.1 (2025)

https://www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-partie.html
https://www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-partie.html
https://www.fabri-mouches.ca/la-fabuleuse-pope-de-la-ouananiche-au-lac-st-jean-1-ere-partie.html
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1808103/achigan-peche-poisson-biologiste-inquiet
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1808103/achigan-peche-poisson-biologiste-inquiet
https://doi.org/10.1007/s10767-024-09492-3
https://doi.org/10.1890/0012-9658(2000)081%5b1756:AGTTH%5d2.0.CO;2
https://www.webdeleuze.com/textes/48


___, 1980b. Sur Leibniz. Cours du 22 avril 1980. Consulté le 10 octobre 2022, https://www.
webdeleuze.com/textes/51. 

___, 1988. Le pli. Leibniz et le baroque. Paris, Éditions de minuit.

Descola, Philippe, 2005. Par-delà nature et culture. Paris, Gallimard.

Dominique, Richard, 1989. Le langage de la chasse. Récit autobiographique de Michel 
Grégoire, Montagnais de Natashquan. Québec, Presses de l’Université du Québec.

Duchesne, Émile, 2017. « Le destin croisé des caribous et des Premières Nations », 
Ricochet, 16 mai. Consulté le 14 mars 2025, https://franco.ricochet.media/2017/05/16/
le-destin-croise-des-caribous-et-des-premieres-nations/.

___,	 2018. « “Le territoire c’est la valeurˮ : Production de personnes et transformation 
de dons en marchandise chez les Innus d’Unamen Shipu (La Romaine) », 
Recherches amérindiennes au Québec, 48 (1-2) : 225-235.

___,	 2019. « Travail salarié et production de personnes chez les Innus (Québec) ». Journal 
des anthropologues, 158-159 : 175-199.

___,	 2020. « Hunting and Giving or Working and Selling ? Contemporary 
Entanglements of Innu Economy and Cosmology », Arctic Anthropology, 57 (2) : 
183-196.

___,	 2022. « Le respect des animaux et la fluidité des catégories humaines et animales 
dans la cosmologie innue ». In Labrecque, Cory (dir.) Parle à la terre, et elle 
t’instruira : Les religions et l’écologie, p. 67-87. Québec, Presses de l’Université Laval.

___,	 2023. Chasser et prier dans une hiérarchie de la vie. La cosmologie innue dans la longue 
durée. Thèse de doctorat, Université de Montréal.

___,	 2025. « Le plongeur et le brochet : Un récit oral entre sens commun et pensée 
sauvage au Saguenay-Lac-Saint-Jean (Québec) », Anthropologie et sociétés, 49 (2).  

Eriksen, Thomas Hylland, 2021. « The loss of diversity in the Anthropocene biological 
and cultural dimensions », Frontiers in Political Science, 3 : 1-10. https://doi.
org/10.3389/fpos.2021.743610. 

Girard, Camil et Normand Perron, 1995. Histoire du Saguenay-Lac-Saint-Jean. Québec,  
Institut québécois de recherche sur la culture.

Harvey Simard, Yohann, 2022. « Achigan et crapet-soleil: Des menaces aux portes du 
lac Saint-Jean », Le Lac-St-Jean, 12 septembre. Consulté le 27 février 2025, https://
www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces- 
aux-portes-du-lac-saint-jean.

Anthropologica 67.1 (2025)20    Émile Duchesne

https://www.webdeleuze.com/textes/51
https://www.webdeleuze.com/textes/51
https://franco.ricochet.media/2017/05/16/le-destin-croise-des-caribous-et-des-premieres-nations/
https://franco.ricochet.media/2017/05/16/le-destin-croise-des-caribous-et-des-premieres-nations/
https://doi.org/10.3389/fpos.2021.743610
https://doi.org/10.3389/fpos.2021.743610
https://www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-aux-portes-du-lac-saint-jean
https://www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-aux-portes-du-lac-saint-jean
https://www.lelacstjean.com/actualites/592664/achigan-et-crapet-soleil-des-menaces-aux-portes-du-lac-saint-jean


Hornborg, Alf, 2024. « Theorizing Ethnolinguistic Diversity under Globalization: 
Beyond Biocultural Analogies », Globalizations 21 (5) : 990-1008. https://doi.org/10.
1080/14747731.2024.2307090. 

Ingold, Tim, 2000. The Perception of the Environment: Essays in Livelihood, Dwelling, and 
Skill. New York, Routledge.

Jérôme, Laurent, 2011. « Ka atanakaniht. La “déportationˮ des Innus de Pakuashipi (Saint-
Augustin) », Recherches amérindiennes au Québec, 41 (2-3) : 175-184.

Kohn, Eduardo, 2007. « Animal Masters and the Ecological Embedding of History 
among the Avila Runa of Ecuador ». In Carlos Fausto et Michael Heckenberger 
(dir.), Time and Memory in Indigenous Amazonia: Anthropological Perspectives, p. 106-
129. Gainesville, University of Florida Press.

Lapointe, Émile, 2025. « Les cerfs de Virginie risquent d’être de plus en plus nombreux au 
Saguenay-Lac-Saint-Jean », Radio-Canada, 2 mars. Consulté le 14 mars 2025, https://
ici.radio-canada.ca/nouvelle/2143771/chevreuil-chasse-population-hiver-suivi.

Leacock, Eleanor, 1954. « The Montagnais “Hunting Territoryˮ and the Fur Trade », 
American Anthropologist, 56 : xii-59.

Leboeuf, Michel, 2024. Les chants perdus de la nature. Bienvenu en anthropophonie. 
Montréal, Multimondes.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, 1995. Discours de métaphysique suivi de Monadologie. Paris, 
Gallimard.

Lévi-Strauss, Claude, 1949. Les structures élémentaires de la parenté. Paris, Plon.

___,	 1961. Race et histoire. Paris, Gonthier.

___,	 1985. La potière jalouse. Paris, Plon.

Long, James M. et Lauren Seguy, 2024. « Global Status of Non-Native Largemouth Bass 
(Micropterus Salmoides, Centrachidae) and Smallmouth Bass (Micropterus Dolomieu, 
Centrarchidae): Disparate Views as Beloved Sportfish and Feared Invader », 
Reviews in Fisheries Science and Aquaculture, 32 (1) : 81-98. https://doi.org/10.1080/23
308249.2023.2244078.

Low, Philip, Jaak Panksepp, Diana Reiss, David Edelman, Bruno Van Swinderen et 
Christof Koch, 2012. « The Cambridge Declaration on Consciousness », Francis 
Crick Memorial Conference. Consulté le 27 février 2025, https://fcmconference.org/
img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf.

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    21Anthropologica 67.1 (2025)

https://doi.org/10.1080/14747731.2024.2307090
https://doi.org/10.1080/14747731.2024.2307090
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2143771/chevreuil-chasse-population-hiver-suivi
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2143771/chevreuil-chasse-population-hiver-suivi
https://doi.org/10.1080/23308249.2023.2244078
https://doi.org/10.1080/23308249.2023.2244078
https://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf
https://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf


Lowe, S., M. Browne, S. Boudjelas, M. De Porter, 2000. 100 of the World’s Worst Invasive 
Alien Species. A Selection from the Global Invasive Species Database. Auckland : 
Invasive Species Specialist Group.

Mailhot, José, 1996. « La marginalisation des Montagnais ». In Frenette, Pierre (dir.) 
Histoire de la Côte-Nord, p. 321-357. Sainte-Foy, Institut de recherche sur la culture.

Mann, Charles, 2013. 1493. Comment la découverte de l’Amérique a transformé le monde. 
Paris, Albin Michel.

McCarthy, Eugene, 1903. A Tale of Lake St. John. Montréal, Desbarats. 

Panasuk, Anne-Marie et Jean-René Proulx, 1979. « Les rivières à saumon de la Côte-Nord 
ou “Défense de pêcher – Cette rivière est la propriété de…ˮ », Recherches 
amérindiennes au Québec, 9 (3) : 203-217.

Reiger, John, 2000. American Sportsmen and the Origins of Conservation. Corvallis, Oregon 
State University Press.

Samways, Michael, 1999. « Translocating Fauna to Foreign Lands : Here Comes the 
Homogenocene », Journal of Insect Conservation 3 : 65-66. https://doi.org/10.1023/ 
A:1017267807870.

Sheu, Sherri Angel, 2013. « Clean Water and Better Bass Fishing »: Bass Anglers and 
Bass Culture, 1968-1980. Mémoire de maîtrise, University of Texas.

Speck, Frank G. 1977 [1935]. Naskapi. The Savage Hunters of the Labrador Peninsula. 
Norman, University of Oklahoma Press.

Spinoza, Baruch de, 1954. L’Éthique. Paris, Gallimard.

Stolze Lima, Tania, 1999. « The Two and Its Many: Reflections on Perspectivism in a 
Tupi Cosmology », Ethnos, 64 (1) : 107-131.

Tremblay, Louis, 2021. « Les biologistes craignent le pire », Le Quotidien, 8 juillet. Consulté 
le 27 février 2025, https://www.lequotidien.com/2021/07/09/les-biologistes-
craignent-le-pire-22ecc7c81437bd8ab18670084515d689/.

Tsing, Anna. 2015. The Mushroom at the End of the World. On the Possibility of Life in 
Capitalist Ruins. Princeton, Princeton University Press.

Vilaça, Aparecida, 2016. Praying and preying. Christianity in Indigenous Amazonia. 
Berkeley, University of California Press.

Viveiros de Castro, Eduardo, 1998. « Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism », 
Journal of the Royal Anthropological Institute, 4 (3) : 469-488.

Anthropologica 67.1 (2025)22    Émile Duchesne

https://doi.org/10.1023/A:1017267807870
https://doi.org/10.1023/A:1017267807870
https://www.lequotidien.com/2021/07/09/les-biologistes-craignent-le-pire-22ecc7c81437bd8ab18670084515d689/
https://www.lequotidien.com/2021/07/09/les-biologistes-craignent-le-pire-22ecc7c81437bd8ab18670084515d689/


Vincent, Sylvie, 1991. « La présence des gens du large dans la version montagnaise de 
l’histoire », Anthropologie et sociétés, 15 (1) : 125-143.

Waal de, Frans, 2003. « Silent Invasion : Imanishi’s Primatology and Cultural Bias in 
Science », Animal Cognition, 6 : 293-299. https://doi.org/10.1007/s10071-003-0197-4. 

___,	 2016. Sommes-nous trop bêtes pour comprendre l’intelligence des animaux. Paris, Les 
liens qui libèrent. 

Walker, Harry. 2012. Under a Watchful Eye : Self, Power, and Intimacy in Amazonia. Berkeley, 
University of California Press.

Washabaugh, William. 2000. Deep Trout : Angling in Popular Culture. Londres, Routledge.

Waterman, Charles F., 1993. Black Bass Fishing. Harrisburg : Stackpole Books.

Les cultures animales au temps de l’homogénocène    23Anthropologica 67.1 (2025)

https://doi.org/10.1007/s10071-003-0197-4

