Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et

politique

Simonne Pauwels SHS, CNRS

Résumé : Afin d’orienter le lecteur de la section thématique
« Chefs du Pacifique », cette introduction propose de différen-
cier le chef sacré du chef séculier et de les concevoir respec-
tivement comme l'individu qui recoit le respect et dispense
des bénédictions au sein d’'un ordre hiérarchique et ce méme
individu (ou tout autre individu) dans un contexte modifié qui
lui confére un pouvoir politique et/ou économique et le place au
sommet d’'une stratification sociale. Les quatre articles mon-
trent que cette distinction est devenue particulierement utile
apres la colonisation.

Mots-clés : Pacifique, chefs, appartenance, Micronésie, Fiji,
Iles Salomon

Abstract: As a guideline to reading the articles of the thema-
tic section “Chiefs of the Pacific,” this introduction suggests
differentiating sacred chiefs and secular chiefs, understanding
them respectively as a person receiving respect and supplying
blessings in a hierarchical order and as the same person (or
another) when the context changes to attribute political and/or
economic power to him or her and put him or her at the summit
of a social stratification. The four articles illustrate how this
distinction became particularly useful after colonization.

Keywords: Pacific, chiefs, belonging, Micronesia, Fiji, Solomon
Islands

Anthropologica 61 (2019) 191-199

a question des chefs en Océanie a été traitée de

maniére tellement exhaustive qu’il peut sembler
inutile de poursuivre les recherches (Hooper 1996 ;
Kawai 1998 ; Lawson 1996 ; Petersen 2015 ; Rutz 1997 ;
Sahlins 1981 ; Tcherkézoff 2009 ; White et Lindstrom
1997). Cependant, plusieurs questions, abordées dans ce
numéro spécial, sont plus que jamais a I'ordre du jour.
Parmi celles-ci, on retrouve des questions de terminol-
ogie et de signification : Qu’est-ce qu'un chef ? Le mot
est-il synonyme de « dirigeant », « politicien » ou méme
« entrepreneur » ? Le terme « chef » devrait-il étre
réservé en Océanie a ceux que I'on désignait ainsi avant
le contact avec les Européens ? Faut-il considérer toute
forme d’étre chef de la période post-contact comme un
néo-traditionalisme, comme ne méritant plus vraiment
cette appellation au regard des influences et change-
ments subis ? Comment rendre compte de ces trans-
formations ? N’y a-t-il pas, encore aujourd’hui, une part
inchangée qui concernerait la quintessence de la fonction
de chef ? Peut-on encore imaginer une colonisation ou
I'édification d’une nation sans la participation des chefs et
sans leur double casquette de chef et de politicien - sans
ces intermédiaires entre le pouvoir et le peuple qui font
partie intégrante, entre autres, du systeme de gouver-
nement indirect. Comment les différencier ?

Trois pays! répondent & ces questions : les Tles Fidji,
les Tles Salomon et les fles Marshall. Les Iles Fidji sont
traitées dans deux articles complémentaires, I'un por-
tant sur une petite chefferie et 'autre sur une grande
chefferie. Un petit atoll récemment a la une des médias
représente les Iles Marshall. Les Iles Salomon font I'ob-
jet d’'une étude globale. Lapproche présentée dans cette
introduction s’applique toutefois au-dela de I'Océanie,
partout ou des chefferies ou royaumes sacrés ont sus-
cité des observations écrites. De nombreux anthropo-
logues travaillant en Afrique sur les systemes politiques
(Balandier 1967 ; Bazin 1988 ; de Heusch 2002, 2006 ;
Evans-Pritchard 1940 ; Evans-Pritchard et Fortes [1940]
1970 ; Lienhardt [1961] 1988 ; Muller 1980) ont interrogé

Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 191


https://utpjournals.press/loi/anth

la nature de I'autorité dans les sociétés africaines. Ils
se sont empressés de désigner les hommes d’exception
comme des « chefs » et leur territoire comme des
« chefferies » parce qu’ils recherchaient les détenteurs
du pouvoir coercitif. Or, sans en nier la dimension poli-
tique, les hommes qu’ils ont trouvés détenaient un statut
rituel qui leur permettait d’apporter paix, abondance et
vie & un territoire et & son peuple. Dans la plupart des
cas, ces chefs entretenaient une relation spéciale, dite
mystique ou sacrée, avec la terre. De facon tres générale,
la fonction premiere de la chefferie ou royauté africaine
était (est) d’exercer un controle rituel sur la fécondité de
la nature et des gens au sein d'un territoire. En dehors
de ce territoire, les chefs perdent leur pouvoir rituel,
méme §’ils acquierent en paralléle un pouvoir politique a
une échelle plus large. Nous verrons que ces faits concer-
nent aussi tres souvent les sociétés océaniques.

Certains des articles de ce numéro donnent a voir
de nouvelles similitudes et enrichissent la comparaison,
notamment parce qu'ils traitent de sociétés qui ont, elles
aussi, connu des turbulences et des transformations du
fait de la colonisation et, plus tard, de la construction
d’'une administration étatique typique des XIX® et XX
siecles. Des changements dans le statut rituel des chefs
en furent le résultat. Ceux-ci ont renforcé leur pouvoir et
leur autorité dans certains cas et les ont partagés avec de
nouvelles formes d’autorité dans d’autres.

En Océanie, la situation varie selon les pays en
fonction du degré d’unité du lieu d’avant le contact, de
l'identité du colonisateur et de I'avancée du christian-
isme. Presque partout, les chefs ont connu des change-
ments, y compris 'accroissement de leur autorité, ou du
moins de I'exercice de celle-ci, sous l'influence des com-
mercants d’abord, puis des colonisateurs. Or, malgré ces
transformations, ils n’ont pas cessé d’étre chefs aux yeux
du peuple, méme si leur exercice de I'autorité a fini par
dépasser leur fonction premiere qui consistait a prendre
soin de leur peuple, a prendre en charge son bien-étre
(Berta, ce numéro ; Pauwels, ce numéro). Certains chefs
océaniens sont devenus des chefs suprémes grice aux
colonisateurs et a leur besoin de territoires unifiés, de
colonies, de protectorats ou de condominiums. Ceux qui
ont été sélectionnés par 'administration coloniale se sont
rapidement considérés comme des politiciens et ont sou-
vent mobilisé la tradition et les rituels pour confirmer et
consolider leurs nouveaux pouvoirs politiques - pouvoirs
partiels au début, puis pleins a I'indépendance. En d’au-
tres termes, d’une part, ces chefs sont restés chefs dans
leurs territoires ou chefferies, qui fonctionnaient comme
un « domaine de valeurs partagées et de respect »
(Berta, ce numéro) propre a un ordre hiérarchique dans
lequel chaque chose a une place prédestinée. D’autre

192 / Simonne Pauwels

part, ils ont intégré un systeme de stratification sociale
au sein d’'une entité beaucoup plus vaste.

Qu’entendons-nous par « ordre hiérarchique » ?
En schématisant les travaux de Louis Dumont ([1966]
1980, 3) et de Serge Tcherkézoff (2009), on peut dire
qu’un groupe (ou un territoire) est organisé selon un
ordre hiérarchique lorsqu’au moins cinq conditions sont
remplies. Premiérement, les limites ou le contour du
groupe sont définis et ce groupe, y compris son territoire
et tous les étres qui y vivent, est considéré comme une
totalité. Deuxiemement, I'appartenance a cette totalité
n’est pas un choix, mais est déterminée par la naissance.
Troisiémement, chaque membre et le sous-groupe au-
quel il appartient occupe une place, une fonction au sein
de cet ordre hiérarchique. Quatriemement, un individu
appartenant au sous-groupe des chefs « incarne », apres
une installation rituelle ou un consentement collectif, le
divin. Enfin, tous les sous-groupes sont interdépendants,
« mais le mouvement est hiérarchique puisque 'un des
termes est tout pour l'autre — alors que I'inverse n’est ja-
mais vrai » (Teherkézoff 2009, 305). Dans de nombreuses
sociétés océaniques, la relation entre le chef, générale-
ment un descendant du dieu-ancétre, et les autres mem-
bres du territoire s’exprime en termes de « respect »,
lequel circule dans le sens inverse du mana.

Le mot mana mérite une petite digression ici. On a
beaucoup écrit a ce sujet (Hocart 1914, 1952 ; Keesing
1984 ; MacClancy 1986 ; Shore 1989 ; Tomlinson et
Tengan 2016 ; Tuwere 2002, pour n’en citer que quelques-
uns) et la compréhension, la description et la traduction
du terme par les peuples océaniens comme par les cher-
cheurs continuent de changer? Keesing, qui insiste sur
le fait que mana n’est pas un nom mais un verbe statif
signifiant « étre efficace, avoir du succes, se réaliser »,
définit le mana comme « une condition, et non pas une
chose : un état déduit rétrospectivement de l'issue des
événements » (Keesing 1984, 137). D’apres lui, cet état
escompté d’efficacité passe par les représentants des
divinités sur terre ou des ancétres divins (un chef, un
charpentier®, une sceur ainée* ou un tauvu, terme qui
renvoie au « cousinage croisé entre les groupes »°) et
indique, voire atteste que la relation est harmonieuse
entre le fournisseur de mana et les bénéficiaires de I'état
d’efficacité, et done que ces derniers se sont conduits de
maniére coutumieére, par exemple en manifestant du re-
spect envers le chef et ceux qu’ils représentent. Le mana
est souvent lié a 'énonciation de mots considérés comme
des « paroles efficaces », des actes de parole tres forts
qui font advenir leur contenu, comme par exemple ceux
qui sont accomplis pendant les rituels. Dans certaines
régions des Fidji, le mana se rattache au sau (hau aux
Tonga), soit comme synonyme (chez les Lau et dans la

Anthropologica 61 (2019)



partie occidentale de Viti Levu), soit comme puissance
ou pouvoir séculier dans certaines chefferies détenues
par un chef séculier portant le nom de sau. Ailleurs, on
dit du sau qu'il est un pouvoir sacré (3 Nakoroka sur I'fle
de Vanua Levu®). La ol mana et sau sont synonymes, on
emploie le mot kaukauwa pour désigner celui qui détient
la puissance ou le pouvoir séculier. Autrefois, le kawu-
kauwa était Pattribut des guerriers victorieux”. Cela fait
écho a I'analyse de MacClancy (1986) de ce qui pourrait
étre 'équivalent du mana au Vanuatu et que I'on appelle
le paoa (pouvoir) en Bislama, langue créole du Vanuatu
et maintenant une des trois langues officielles du pays.
Le paoa, et ses équivalents dans les langues locales, est «
traditionnellement congu comme provenant en définitive
d’étres spirituels » (1986, 143) et est, Iui aussi, souvent
associé a une parole efficace.

Au cours du XIXe siecle, I'introduction du chris-
tianisme et son impact sur les conceptions des esprits
et des ancétres ont eu des effets variables sur les idées
entourant le mana, ses origines, ses porteurs et ses
manifestations. Le mana a trés souvent pris la forme
d’un nom (aux Iles Salomon, Fidji, Tonga, etc.) et a plus
tard été traduit par le mot « bénédictions », avec I'idée
sous-jacente que celles-ci venaient en définitive de Dieu.
Aujourd’hui, ces changements de sens, conjugués a
affaiblissement du pouvoir des chefs dans les sociétés
océaniques, donnent lieu &4 des débats sur qui des chefs
ou des représentants religieux est porteur du mana,
méme si, comme cest le cas aux Iles Fidji, la capacité
d’étre porteur du mana continue d’étre rituellement
attribuée aux chefs® ce qui en démontre 'efficacité en
termes de vitalité sur terre, en mer et pour le peuple sur
son territoire. Ce dernier est désigné presque partout
en Océanie par un mot apparenté & vanua (aux Fidji
et au Vanuatu) : fonua (aux Tonga), fenua (a2 Wallis et
Futuna et en Polynésie francaise), fanua (2 Samoa),
whenua (chez les Maori), hanua (dans certaines régions
de Papouasie Nouvelle-Guinée et a Rotuma), honua (&
Hawaii), et ainsi de suite®. Ceux qui occupent les rangs
les plus élevés portent des titres tels que Ratu, Ali’l,
Ariki, Matai, Rangatira, Iroot, Sau, Hau ou Tui. Ces
titres sont souvent traduits par « chef » ou par « roi », ce
qui, malheureusement, appauvrit leur signification et ne
met pas particulierement en avant leurs qualités sacrées
et/ou séculieres. Ainsi, comme d’autres l'ont fait avant
moi, je réserve le terme de chef sacré a I'individu qui
recoit le respect et procure le mana ou I'état d’efficacité
et j’emploie « chef séculier » ou « dirigeant » (Newbury
2008 ; Walter 1966) pour désigner ce méme individu (ou
tout autre individu) dans un contexte modifié qui lui
confére un pouvoir politique et/ou économique et le place
au sommet (ou tout pres du sommet) d’'une stratification

Anthropologica 61 (2019)

sociale. Il convient d’observer que la sécularisation s’est
généralement accompagnée de fonctions administratives,
militaires et juridiques et autres fonctions rémunérées.
Ces fonctions ont permis aux chefs sacrés de compléter
leur mana par 'autorité ; en retour, grace a cette
derniére, les colonisateurs ont pu s’appuyer sur les chefs
sacrés pour jouer un role essentiel dans la gestion de
la colonie, par exemple par le biais de 'administration
indirecte (indirect rule). Notons aussi que le choix des
colonisateurs de s’appuyer sur les chefs sacrés était en
partie fondé sur un malentendu, qui consistait a penser
que ces derniers détenaient tous les droits sur la terre
et pouvaient utiliser sans réserve la main-d’ceuvre des
membres de leur territoire. Les choses étaient beau-
coup plus complexes, méme si certains chefs tendaient
a partager ces idées, et si d’autres les partagent encore
aujourd’hui.

Avant le contact avec les blancs, le chef sacré avait
pour responsabilité, pour fonction, d’assurer la paix et
I’abondance sur la totalité de son territoire ou vanua au
moyen du mana dont il était porteur®. Afin de garan-
tir la paix a l'intérieur du territoire et éventuellement
d’élargir celui-ci, il pouvait faire appel a des guerriers,
des prétres et souvent des navigateurs — membres de
sous-groupes caractérisés par des fonetions ou des
lieux. Des constructeurs de bateaux, des émissaires, des
pécheurs, des messagers, ete. pouvaient aussi étre sollie-
ités. D’autres, souvent les premiers colons, se voyaient
octroyer des terrains a cultiver. En d’autres termes, les
chefs sacrés n’avaient pas de pouvoir ou d’autorité a pro-
prement parler, mais avaient pour fonction de « prendre
en charge », d’étre la source ou le vecteur du bien-étre
et de la vie elle-méme a travers les forces divines. Un
bon chef était celui qui donnait a chacun la possibilité de
remplir sa fonction, occuper sa place, vivre son identité
et poursuivre ses objectifs au sein d'un territoire fertile
et pacifique!l. De nos jours, cette description reste fon-
cierement valable dans bien des endroits. Soit la fonction
de chef sacré est héritée (non sans qu'il y ait conflit entre
plusieurs prétendants), soit le candidat est élu, désigné
par son prédécesseur, ou choisi parmi les candidats pos-
sibles pour ses compétences exceptionnelles. Or, la nom-
ination du chef sacré n’est qu'une étape, car le candidat
doit aussi étre installé rituellement en tant que chef au
cours d’'une performance menée par les membres du ter-
ritoire - appelés aux Fidji lewe ni vanua, « le contenu du
vanua » -, qui en font un chef sacré en lui donnant acces
a leurs divinités et leurs ancétres comme source d’efficac-
ité spirituelle. Il est important de noter cette dichotomie
entre chefs sacrés et faiseurs de chefs, car les relations
entre eux sont interdépendantes, méme si, comme je
Pai dit plus haut, « le mouvement est hiérarchique

Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 193



puisque l'un des termes est tout pour l'autre — alors
que l'inverse n’est jamais vrai » (Tcherkézoff 2009, 305).
Cette interdépendance est précisément ce qu’ont oublié
de nombreux chefs actuels, et parfois méme les autres
membres du territoire, en raison du brouillage de la
distinction entre chef sacré et chef séculier induit par
la colonisation et la politique d’apres 'indépendance.
Ou, pour le dire autrement, en raison de la coexistence
de deux conceptions différentes de la « hiérarchie », la
premiére étant celle que je viens de mentionner et qui
releve de ce que Kaplan appelle, dans le contexte des fles
Fidji et selon ce qui semble étre une approche restrictive,
la « politique rituelle fidjienne » (Kaplan 1988, 108)2, la
deuxiéme étant la « hiérarchie descendante britannique »
(Kaplan 1988, 112). Cette confusion est apparue dés que
les administrateurs coloniaux ont attribué de nouvelles
fonctions aux chefs sacrés et aux détenteurs secondaires
de toute autorité. Le cas fidjien est, en effet, exemplaire.
En 1875, un an apres la signature de I’Acte de cession,
le Gouverneur britannique décida de réunir les chefs®?
pour la premiere fois au sein d'un Conseil autochtone,
lequel devint ensuite le Grand Conseil des Chefs (GCC).
La premiere question posée par ce conseil était : « Qui
sont les chefs ? » La liste présentée a l'issue des débats
était longue et comprenait des personnes aussi dispa-
rates que :

Les Roko [chefs des nouvelles Provinces définies par
le pouvoir colonial], les magistrats, les Buli** [chefs
de district], tous les chefs possédant des terres,
ceux qu'on nomme les Turaga Taukei ou Turaga ni
matagali, et les chefs des villes. Le poste de tous ces
chefs est clair et défini, chacun occupant son poste de
chef dans sa propre Province®.

La confusion entre chefs sacrés et chefs séculiers (di-
rigeants) était nettement institutionnalisée. Le seul
dénominateur commun entre les termes de 'énumération
est que tous ces « chefs » recevaient de I'administration
coloniale des allocations plus ou moins élevées, des hon-
oraires qu’ils généraient eux-mémes en percevant des
impots aupres de la population. Dés qu’ils retournaient
dans leur territoire, ceux qui étaient aussi des chefs
sacrés jouaient les deux roles.

Il est intéressant d’observer qu’au cours de ce
méme Conseil, les chefs se sont demandé comment il
fallait traiter le représentant de la reine Victoria : le
Gouverneur. La question qu’ils se sont posée est la suiv-
ante : « Devrions-nous lui offrir 'isevu ou devrions-nous
lannuler ? » Isevu est le nom d’'un don annuel offert
au chef sacré d’un territoire, souvent traduit par
« premiers fruits » car composé d’ignames que le chef,
ses ancétres et aujourd’hui le Dieu de la Bible doivent

194 / Simonne Pauwels

consommer avant les membres de la communauté afin
de désacraliser la récolte. Lidée est que cette derniere
est destinée aux divinités et a leurs représentants et que
les humains mangent les restes. La question posée par
les chefs permet de comprendre trois choses : I'isevu
avait été offert au Gouverneur la premiere année de
I'occupation coloniale, certains avaient réalisé que ce don
était incohérent avec le fait que le Gouverneur n’était pas
un chef sacré, et enfin, les Iles Fidji n’étaient plus une
totalité holistique mais un ensemble de territoires au
sein desquels la majorité des chefs continuaient de jouer
le role de chef sacré. A l'issue de la discussion, les chefs
décidérent de maintenir le don de I'isevu au Gouverneur
« parce que cela plait au donateur et au donataire » !

Dans la plupart des pays d’Océanie, les chefs sacrés
se sont graduellement sécularisés a travers leur impli-
cation dans la gestion des terres (vente et location), la
vente de richesses et méme la non redistribution des
dons coutumiers. Cette non redistribution a plus tard
été interprétée comme une marchandisation propre a la
spheére séculiére.

Ces chefs, représentant de la puissance coloniale,
ont souvent accaparé le pouvoir a I'indépendance et sont
devenus les dirigeants d’Etats ou de nations en con-
struction. Ceux d’entre eux qui étaient aussi des chefs
sacrés ont souvent occupé les postes les plus élevés, et
ce précisément en jouant de facon stratégique sur 'am-
biguité entre chef séculier et chef sacré. Or, au méme
moment, cette équivoque a engendré un malaise - qui
persiste encore aujourd’hui - chez les membres de vanua
dont le chef sacré s’exposait a I'irrespect qui convient au
monde politique. Chacun & sa maniére, les articles de
ce numéro montrent que les chefs sacrés procurent un
sentiment de communauté, un sentiment d’appartenance,
c’est-a-dire une identité. Ils ne le font pas au niveau de
la nation, mais a celui du vanua ou territoire, de la total-
ité holistique, ce qui explique paradoxalement le succes
électoral d'un chef sacré au sein de son propre domaine.
Néanmoins, comme 'affirme Tucker (ce numéro), il
semblerait que les iles Salomon ont connu, pour diverses
raisons, une évolution différente.

Tous les articles se fondent sur des observations
directes contemporaines et sur une approche essentielle-
ment historique. Tous traitent de la distinction entre chef
sacré, chef séculier, dirigeant et entrepreneur. Les au-
teurs observent qu’en I'absence de chefs sacrés, qui peut
s’expliquer par le fait qu’ils n’ont pas encore été désignés
ou qu’ils se trouvent accaparés par leurs fonctions au
niveau national, d’autres personnes ou instances inter-
viennent au niveau national ou local : dirigeants, déci-
deurs, assistants, promoteurs, entrepreneurs ou méme
policiers. Or, ces interventions sont soit temporaires,

Anthropologica 61 (2019)



soit complémentaires ; & aucun endroit la fonction de
chef sacré n’a été abolie au point de supprimer I'identité
des membres d’un territoire et de les empécher de se
connecter aux autres, qui ont eux aussi une fonction, mais
différente. Les Fidjiens définissent cette fonction par des
mots tres forts : « Je suis né pour étre... » (guerrier, navi-
gateur, émissaire, messager, agriculteur, prétre, pécheur,
chef sacré, etc.).

Au niveau national, les chefs fidjiens siégeant au
GCC ont développé une « idéologie traditionaliste »
(Lawson et Hagan Lawson 2015) sur laquelle ils ont
fondé leur autorité, avec le consentement des adminis-
trateurs coloniaux. Aux débuts de la colonie, cette idéol-
ogie visait a protéger les Fidjiens autochtones et leur
culture. Or, a mesure que l'uniformité, la simplification
et la rationalité devenaient les objectifs de ’administra-
tion politique, les chefs pris dans ce processus se sont
dédoublés en chef séculier et en chef sacré, (ab)usant
toutefois de leur caractére sacré dans I'exercice politique
de leur fonction séculiere. Ce phénoméne a souvent été
décrit comme une forme de néo-traditionalisme ou de
réification (Lawson 1996 ; Lawson et Hagan Lawson
2015 ; Newbury 2008 ; Rutz 1995, etc.). Toutefois, comme
I'illustre ce numéro, il faut toujours étre conscient que
cette caractérisation est valable uniquement si l'on tient
compte du fait qu’au niveau local, les totalités holistiques
qui permettent aux gens « d’appartenir » existent en-
core aujourd’hui. Presque partout, les premiers mots
échangés par deux étrangers sont « Je suis tel ou tel et
je viens du « nom du territoire » ». Cela n’empéche pas
que les totalités ont subi & leur tour des changements,
le plus remarquable étant le remplacement des entités
divines par le Dieu de la Bible comme source ultime du
mana du chef.

Lidentité territoriale est ce qui régit la vie quoti-
dienne, ol la politique et I'Etat et son gouvernement
constituent des autorités dont les gens attendent autre
chose et qu’ils utilisent d’'une maniere relativement op-
portuniste sans établir une véritable relation avec elles,
en partie parce qu’ils ne les pergoivent pas comme dura-
bles mais comme dépendantes des élections. La distance
entre le niveau national et le niveau local est semblable
a celle entre une démocratie (qui se limite souvent au
suffrage universel) et un ordre hiérarchique dans lequel
chaque élément a sa place désignée et héritée. C’est
ce a quoi les villageois fidjiens font référence lorsqu’ils
prétendent que leur identité est affaiblie parce qu’ils
n’ont plus de chefs sacrés et installés, parce qu’ils ne
peuvent plus accomplir leur devoir, celui-1a méme qu’ac-
complissaient leurs ancétres avant le premier contact et
la colonisation. Sans chef sacré, le « vivre ensemble »,
le « s’aimer les uns les autres » (Brison 2007) - attesté

Anthropologica 61 (2019)

par une population croissante, des jardins et des récifs
abondants et, aujourd’hui, de nombreux projets de dével-
oppement - est miné par le fait que le mana ne peut pas
circuler ; il n’y a plus personne a servir et, surtout, a
respecter.

La confusion s’est installée a chaque fois que le
colonisateur a uni différents territoires en un seul a des
fins administratives, nommant souvent un chef supréme
au sommet du nouveau territoire. Malgré cela, étre «
chef sacré a part entiére », étre chef indépendamment
de tout organe supérieur, renvoie toujours au territoire
a partir duquel le chef sacré, ou son titre, occupe la
fonction supréme. Cela nous ameéne a l'article de Lin, qui
développe les mémes idées en démontrant qu’il n’existe
pas de soi-disant « petits chefs sacrés » aux iles Fidji,
méme si on y trouve des « petits chefs séculiers » placés
tres bas dans la stratification induite par 'administration
coloniale. Largument de Lin est que les titres sacrés de
chefs, « méme sans détenteurs véritables, sont une res-
source symbolique importante capable de rattacher les
communautés & leur importance passée et de les main-
tenir soudées malgré les nombreuses transformations
qu’elles ont subies dans les histoires locales ». Ces titres
sont particulierement significatifs pour les vanua locaux
« qui tentent de s’ancrer dans un monde contemporain
en perpétuelle transformation ». D’apres Lin (et Scarr),
les premiers responsables coloniaux ont remarqué que
ceux qu’ils considéraient comme de trés petits chefs
sacrés pouvaient renier 'autorité de leurs supérieurs.
Ceci est cohérent avec I'idée développée plus haut selon
laquelle chaque vanua ou ordre hiérarchique constitue
une totalité qui ne peut étre appréhendée comme telle.
Méme lorsquun vanua était ce que nous qualifierions de
« eonquis », seul « le fruit de la terre, et non la terre elle-
méme » était cédé (Fison 1881, 344)'°. En effet :

Aucun homme, qu'’il soit chef ou roturier, n’est le pro-
priétaire absolu de la terre. Il n’en a que 'usufruit. 11
peut disposer de cet usufruit s’il le désire, mais il ne
peut rien faire de plus. La tribu n’est pas non plus le
propriétaire absolu. Chaque génération ne fait que
garder en fiducie pour la prochaine génération et la
tribu est dans I'obligation de transmettre intact le
domaine tribal a jamais. La terre chez les Fidjiens
n’est pas un bien meuble & acheter et a vendre. « La
terre n'est pas entre nos mains »V7, dit-il [le Fidjien].
(Fison 1881, 351)

En d’autres termes, le peuple est entre les mains du
vanua, il n’est que le contenu du vanua, et le vanua est
pour ainsi dire indestructible et symbolisé par son titre
inaliénable, porté par le chef sacré. Lin observe que «
méme avant le contact avec les occidentaux, il existait

Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 195



des chefferies suprémes disposant de réseaux tributaires
sophistiqués et de vastes zones d’influence ». Néanmoins,
ces réseaux étaient composés d'une myriade de vanua
plus petits, chacun avec son titre et son chef sacré a part
entiere, méme si, comme Lin I'explique, le GCC a fini
par étre considéré - surtout par les chefs eux-mémes,
mais aussi souvent par les observateurs - comme la seule
forme traditionnelle du « systeme de chefs », réinventé
ou pas. Dans son article, Lin montre comment I'offrande
de racines de kava, qui est coutumiére pour tout visiteur
d’un vanua, n’a pas pour but de déifier le chef lui-méme,
comme on le voit dans les cérémonies d’installation, mais
de reconnaitre la communauté en manifestant du respect,
notamment envers le titre de chef sacré, renforcant ainsi
I'existence méme de la communauté. Apres avoir pra-
tiquement disparu du fait de la guerre et de la maladie,
le vanua étudié par Lin a pu préserver son sentiment de
stabilité et d’intégrité grace a la reconnaissance continue
de I'importance de son titre de chef - Tui Nasau - comme
facon de renouer avec le passé et de consolider la com-
munauté actuelle. Il n’est en effet pas nécessaire pour
cela d’étre un politicien ou un membre du GCC.

Si larticle de Lin porte sur un vanua plutot petit,
celui de Pauwels fait précisément I'inverse. Pauwels
s’'intéresse aux manipulations de titres, et donc aux
vanua, a une échelle beaucoup plus large qui englobe
I’ensemble d’une province actuelle. Son approche est
d’abord historique et montre comment les titres de chefs
ont été utilisés et abusés dans la construction coloniale
et postcoloniale de la Province/Chefferie de Lau. Des
titres ont été créés, réactivés et transformés afin d’ac-
croitre le pouvoir local et national. Au niveau local, cela
a été possible parce que ceux qui exercaient le pouvoir
poursuivaient deux stratégies : étre des chefs sacrés
pour pouvoir s'immiscer dans les questions fonciéres et
étre des chefs sacrés pour devenir des chefs séculiers
politiques au niveau national. Néanmoins, des données
récentes montrent que des décennies de comportements
non sacrés chez les chefs - certains diraient de « réinven-
tion de la tradition par les chefs » - n’ont pu détruire ni le
sentiment d’appartenance, ni la nécessité du respect pour
I'organisation du vanua. Aujourd’hui, apres la suppres-
sion du GCC, plusieurs membres des vanua s’attendent a
ce que les chefs sacrés reviennent dans les villages pour
transmettre les richesses et les connaissances qu’ils ont
accumulées au cours de leurs expériences politiques et/ou
économiques. La combinaison du titre sacré d’'un vanua
avec 'expérience attestée par une position élevée dans la
stratification sociale sont les conditions nécessaires pour
susciter le respect qui convient & un chef sacré. Les cita-
dins instruits et qualifiés qui retournent dans leur village
a la retraite sont invités a occuper des fonctions au sein

196 / Simonne Pauwels

d’organes de 'administration locale tels que les conseils
provinciaux ou de district et les entreprises. Cependant,
ils ne seront jamais qualifiés de « chefs » - tout au plus
de « dirigeants » ou « d’hommes d’affaires ». Quel que
soit son succes, un homme qui n’est pas descendant de
chef ne peux transmettre le mana au vanua ou avoir le
genre d’autorité qui accompagne le respect.

Plusieurs auteurs (Fraenkel 2007 ; Fraenkel, Firth
et Lal 2009; Lal 2006 ; Lawson et Hagan Lawson 2015)
ont déerit comment les différents coups d'Etat et rééeri-
tures de la Constitution aux iles Fidji ont abouti au
dernier coup d’Etat de 2006, & la suppression du GCC
et a labolition de la différence établie entre Fidjiens
autochtones et Indo-Fidjiens - ceux-ci étant tous con-
sidérés comme Fidjiens depuis 2010. Ils se sont aussi
demandé si tout cela annoncait la fin des chefs aux
Tles Fiji. Je suis tenté de dire que le Premier ministre,
Frank Bainimarama, a mis fin & 'ambiguité entre chefs
séculiers et chefs sacrés. Ce faisant, il a largement
écarté les premiers de la scéne politique, sans éloigner
les seconds des vanua. A-t-il renforcé le sentiment de
citoyenneté fidjienne au-dela du sentiment d’apparte-
nance au vanua ? Il est difficile de répondre a cette
question.

Dans son article, Berta montre comment les mem-
bres d’'une petite communauté située sur 'atoll d’Ebon,
au sud des Iles Marshall, ont résolu plusieurs différends
au moyen de la hiérarchie et de P'autorité. Ici aussi, le
statut hiérarchique est lié au respect et s’exprime en
termes de responsabilité. Ici aussi, I'intérét des colonisa-
teurs pour les chefs sacrés reposait sur 'hypothese qu’ils
étaient les premiers propriétaires de la terre, et ici aussi
cette hypothése a été récemment remise en cause par
les observateurs. Ici aussi, les colonisateurs et les chefs
sacrés ont transformé le régime foncier et modifié le role
du chef, et ici aussi les chefs sacrés sont devenus des
chefs séculiers autocratiques et autoritaires. Aujourd’hui,
les habitants considerent comme bénéfique la présence
d’un chef sacré sur l'atoll, car elle permet aux jeunes
d’apprendre le respect. Lélaboration des politiques est
bien évidemment I'affaire des représentants des gou-
vernements locaux, ainsi que de certains représentants
d’Eglises qui gagnent en statut social.

Berta décrit avec finesse comment ni la hiérarchie
des chefs, ni les statuts d’age, ni le pouvoir politique
actuel n’ont suffi pour régler le différend qui a éclaté le
jour ou José « Ivan » Salvador Alvarenga s’est échoué
sur Tile, un petit ilot de I'atoll d’Ebon, aprés 14 mois
d’errance en pleine mer. La description faite par Berta
de ces événements montre que le pouvoir et 'autorité
prennent de nombreuses formes et se manifestent dif-
féremment dans différents contextes.

Anthropologica 61 (2019)



Larticle de Tucker décrit comment la Constitution
des Tles Salomon & 'Indépendance a reconnu I'impor-
tance des pratiques coutumieres et des chefs tradi-
tionnels. Les formes non occidentales d’autorité n’ont
toutefois été intégrées que marginalement dans les
structures politiques modernes du pays, qui a adopté une
démocratie parlementaire de type Westminster. Il n’est
pas surprenant de constater que les positions de chefs les
plus formalisées au sein du systéme gouvernemental ont
trait au régime foncier et a l'utilisation du sol. Apres la
colonisation, les Iles Salomon, qui sont composées de 60
iles habitées et d’environ 80 groupes ethnolinguistiques
différents, ne constituaient guére plus qu'un pays aux
frontieres artificielles. Les conflits postcoloniaux n’y
ont pris fin qu’en 2003, avec I'intervention de la RAMSI
(Mission d’assistance régionale aux Iles Salomon)®. Mais
il a fallu des années pour surmonter les dégats causés,
parvenir a la réconciliation et ouvrir la voie de I'avenir.
Le processus de paix ne fut pas seulement le fait du
gouvernement, d’ONG étrangeres et de la RAMSI, mais
aussi d’institutions religieuses et d’organisations de
femmes, ainsi que des pratiques coutumieres de maintien
de la paix mises en ceuvre par des chefs locaux et des
chefs traditionnels?. C’est ainsi que ces derniers se sont
vu conférer le role qu'ils jouent a 'heure actuelle dans
IEtat moderne des fles Salomon.

La plupart de ces chefs jouent un réle au niveau
local. Cependant, lorsqu’ils interviennent en tant que
chefs (ou chefs sacrés ?) dans les conflits villageois afin
de préserver la paix, ils ne semblent pas se placer au
sommet d'un ordre hiérarchique, mais s’en remettent a
lidée que I'Etat est le lieu central du pouvoir et agissent
comme médiateurs. Ailleurs, en 'absence de chefs tra-
ditionnels, des chefs dits communautaires sont désignés
pour assurer 'ordre, les services sociaux ou la cohérence.
11 est remarquable que ces qualités soient ici aussi con-
sidérées comme garantissant la reconnaissance au sein
d’'un ensemble plus vaste de relations comme la région ou
I'Etat. Pour reprendre les termes de Tucker, « les chefs
tiennent la promesse de I'Etat, comme les gens s’y atten-
dent depuis I'incorporation coloniale » ; ils ne remplacent
pas I'Etat mais sont effectivement devenus une partie
intégrante de I'Etat, méme si celui-ci ne les reconnait pas
comme tel. Tucker explique cela par 'opposition entre les
élites étatiques et les politiciens d’une part et les icones
culturelles en tant qu’obstacles au « progrés » d’autre
part. En outre, elle envisage Iédification de I'Etat comme
un processus continu dans lequel les structures politiques
locales et les modeles d’autorité ont assimilé des aspects
de I’Etat occidental pour répondre de maniére pragma-
tique aux besoins de la population sur le terrain. Il serait
néanmoins intéressant de démontrer qu’aucun ordre

Anthropologica 61 (2019)

hiérarchique ne se cache derriere ces pratiques au niveau
local. Apres tout, il s’agit d’'un projet stimulant pour cette
myriade de groupes ethnolinguistiques.

Comme le montre ce recueil d’articles, la chefferie
est bel et bien un sujet sans fin, car il s’agit d'une sphere
importante de la créativité humaine. Elle remet en
cause les nouvelles formes d’autorité dans le contexte
posteolonial d’édification de la nation, tout en participant
a ce processus. Les chefs procurent un sentiment d’ap-
partenance, une identité, alors que la nation ou I’Etat,
pour diverses raisons, n’est pas (encore) le lieu de leur
réalisation.

Simonne Pauwels, CREDO (Aix-Marsetlle Universite,
CNRS, EHESS, CREDO UMR 7308), Maxrseille, France ;
Labex Corail. Courriel : simonne@pacific-credo.fr.

Notes

1 Les auteurs de ce numéro se sont réunis & deux reprises,
en 2015 et 2016, lors des rencontres annuelles de TASAQO
(Association pour ’Anthropologie Sociale en Océanie).

2 Pour des données récentes sur le mana, voir Tomlinson et

Tengan 2016.

Tomlison et Bigitibau 2016, 246, citant Rokowaqa 1926,

54.

Pauwels 2015, 150.

Hocart 1952, 110.

Buell Quain 1948, 200, n. 30.

Parke, se référant a la partie occidentale des Iles Fidji

d’autrefois, 'appelle « pouvoir séculier fondé sur la massue

» (Parke 2014, 28).

8 A Wallis et Futuna, on dit d’eux, aprés leur installa-
tion, qu’ils sont le tabernacle du mana (observation
personnelle).

9 Ross, Pawley et Osmond (2003, 40) : « POc *panua (i) «
zone ou territoire habité » ; (ii) « communauté avec sa terre
et les choses qui s’y trouvent » ; (iii) « la terre, et non la
mer » ; (iv) « (en référence au temps qu'’il fait et au cycle
du jour et de la nuit) le monde visible, la terre et le ciel ».

10 De nombreux Fidjiens affirment que c¢’est toujours le
cas. En outre, un conflit au sein de la communauté est
toujours expliqué comme étant le signe d’'un manque de
mana (employé comme nom) de la part du chef sacré. Un
cyclone menacant la récolte peut étre attribué a la méme
cause.

11 Ces territoires n’étaient évidemment pas a I’abri des
guerres civiles pour la succession sur I'échelle des statuts,
entre autres problématiques.

12 Au regard de I'importance du mana et du vanua en
Océanie, cette expression omet le fait que pour le peuple
« le vanua est ce qui garantit la cohérence de la vie et lui
donne un sens » (Tuwere 2002, 36).

13 Il n’est pas opportun ici de montrer que certains chefs n’ont
pas été invités et que d’autres n’auraient pas dii y assister,
méme si cela aurait aussi illustré mon propos.

14 Comme le fait remarquer Jolly (1992, 349), « Roko et Buli
ont été percus a juste titre par les Fidjiens comme des
positions nouvelles ».

w

G o ol

Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 197



15 Notes des actes d'un Conseil autochtone tenu a Draiba,
sur I'fle d’Ovalau, au mois de septembre 1875. Réunion du
troisieme jour, le 18 septembre. Suva, Archives nationales
de Fidji, 21.

16 Lorimer Fison était un pasteur méthodiste australien of-
ficiant aux Fidji. Il a écrit 'essai cité ici a la demande du
Gouverneur peu apres le début de la colonisation. I1 s’agit
d’un traité sur le régime foncier autochtone, qui est devenu
un classique du genre et a été réimprimé par I'imprimeur
du gouvernement aux iles Fidji plus de 20 ans plus tard.

17 C’est moi qui souligne.

18 La RAMSI a été créée en 2003 en réponse a une demande
d’aide internationale formulée par le Gouverneur général
des les Salomon.

19 Tucker n'emploie pas le terme « sacré » mais « traditionnel ».

Bibliographie

Balandier, Georges, 1967. Anthropologie politique. Paris,
Presses universitaire de France.

Bazin, Jean, 1988. « Genese de 'Etat et formation d'un
champ politique : le royaume de Segu ». Revue frangaise
de science politique, 38(5) : 709-719. doi: 10.3406/
rfsp.1988.411163

Brison, Karen, 2007. Our Wealth Is Loving each Other: Self
and Society in Fiji. Lanham, MD, Lexington.

de Heusch, Luc, 2002. Du Pouvoir: Anthropologie politique
des societés d’Afrique centrale. Nanterre, Société
d’Ethnologie.

de Heusch, Luc, 2006. « Anthropologie et science(s)
politique(s) ». Raisons politiques, 2(22) : 23-48. doi:
10.3917/rai.022.48

Dumont, Louis, [1966] 1980. Homo Hierarchicus: The Caste
System and Its Implications, édition anglaise compléte
révisée. Chicago/London, University of Chicago Press.

Evans-Pritchard, Edward Evan, 1940. The Nuer. A
Description of the Modes of Livelihood and Political
Institutions of a Nilotic People. Oxford, Clarendon Press.

Evans-Pritchard, Edward Evan, et Meyer Fortes, [1940]
1970. African Political Systems, London/Oxford/New
York, Oxford University Press.

Fison, Lorimer, 1881. « Land Tenure in Fiji ». Journal of the
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland,
10 : 332-352. doi: 10.2307/2841531

Fraenkel, Jon, et Stewart Firth (dir.), 2007. From Election
to Coup in Fiji. The 2006 Campaign and Its Aftermath.
Suva, Institute of Pacific Studies/Canberra, Asia-Pacific
Press.

Fraenkel, Jon, Stewart Firth, et Brij Lal (dir.), 2009. The 2006
Military Takeover in Fiji : A Coup to End All Coups?
State, Society and Governance in Melanesia 4. Canberra,
ANU E Press.

Hocart, Arthur Maurice, 1914. « Mana ». Man, 14(46) :
97-101. doi: 10.2307/2788392

, 1952. The Northern States of Fiji. London, Royal
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.

Hooper, Steven, 1996. « Who Are the Chiefs. Chiefship in
Lau, Eastern Fiji ». In Richard Feinberg et Karen Ann
Watson-Gegeo (dir.), Leadership and Change in the
Western Pacific. Essays Presented to Str Raymond Fivth
on the Occasion of His 90th Birthday, p. 239-271. London

198 / Simonne Pauwels

School of Economics Monographs on Social Anthropology
66. London, Athlone Press.

Jolly, Margaret, 1992. « Custom and the Way of the Land:
Past and Present in Vanuatu and Fiji ». Oceania 62(4) :
330-354. doi:10.1002/j.1834-4461.1992.tb00361.x

Kaplan, Martha, 1988. « The Coups in Fiji: Colonial
Contradictions and the Post-colonial Crisis ». Critique of
Anthropology 7(3) : 93-116. doi: 10.1177/0308275X8800800306

Kawai, Tochimitsu, 1998. Chieftainship in Southern Oceania.
Amagasaki, Japan, Japan—Oceania Society for Cultural
Exchanges.

Keesing, Roger M., 1984. « Rethinking ‘Mana’ ». Journal of
Anthropological Research, 40(1) : 137-156. doi:10.1086/
jar.40.1.3629696

Lal, Brij, 2002. « Constitutional Engineering in Post-Coup
Fiji ». In Andrew Reynolds (dir.), The Architecture of
Democracy Constitutional Design, Conflict Management,
and Democracy, p. 267-292. Oxford, Oxford University
Press.

Lal, Brij, 2006. Islands of Turmoil: Elections and Politics in
Fiji. Canberra, Asia Pacific Press.

Lawson, Stephanie, 1996. Tradition versus Democracy
i the South Pacific: Fiji, Tonga and Western Samoa.
Cambridge, Cambridge University Press.

Lawson, Stephanie et Elizabeth Hagan Lawson, 2015. «
Chiefly Leadership in Fiji: Past, Present and Future »,
SSGM Discussion Paper 2015/5, Australian National
University, 1-17.

Lienhardt, Godfrey, [1961] 1988. Divinity and Experience.
The Religion of the Dinka. New York, Oxford University
Press.

MacClancy, Jeremy, 1986. « Mana: An Anthropological
Metaphor for Island Melanesia ». Oceania, 57(2) : 142-153.

Muller, Jean-Claude, 1980. Le Roi bouc émissaire. Pouvoir et
rituel chez les Rukuba du Nigéria centra. Québec, Serge
Fleury.

Newbury, Colin, 2008. « Chieftaincy in Transition:
Secularisation and Tribute in Pre-Cession Fiji ».

Journal of Pacific History, 43(2) : 167-187.
doi:10.1080/00223340802281502

Parke, Aubrey, 2014. Degei’s Descendants. Spirits, Place and
People in Pre-Cession Fiji, Matthew Spriggs and Deryck
Scarr (dir.). Canberra, ANU Press.

Pauwels, Simonne (dir.), 2015. « Nouveaux regards sur
les chefferies fidjiennes ». Journal de la Société des
Océanistes, 141 : 187-282. doi: 10.4000/js0.7323.

Petersen, Glenn, 2015. « At the Intersection of Chieftainship
and Constitutional Government: Some Comparisons from
Micronesia ». Journal de la Société des Océanistes, 141 :
255-265.

Quain, Buell, 1948. Fijian Village: An Anthropologist’s
Account of Fiyjian Institutions, Ethics, and Personalities.
Chicago, University of Chicago Press.

Rokowaqa, Epeli, 1926. « Ai tukutuku kei Viti », Methodist
Missionary Magazine (Avril): 1-84.

Ross, Malcolm, Andrew Pawley, et Meredith Osmond,

2003. The Lexicon of Proto Oceanic. The Culture and
Environment of Ancestral Oceanic Society, 2. The
Physical Environment, Pacific Linguistics. Canberra,
Research School of Pacific and Asian Studies, ANU E
Press.

Anthropologica 61 (2019)


https://doi.org/10.1002/j.1834-4461.1992.tb00361.x
https://doi.org/10.1177/0308275X8800800306
https://doi.org/10.1086/jar.40.1.3629696
https://doi.org/10.1086/jar.40.1.3629696
https://doi.org/10.1080/00223340802281502
https://doi.org/10.3406/rfsp.1988.411163
https://doi.org/10.3406/rfsp.1988.411163
https://doi.org/10.3917/rai.022.48
https://doi.org/10.3917/rai.022.48
https://doi.org/10.2307/2841531
https://doi.org/10.2307/2788392

Rutz, Henry, 1997. « Occupying the Headwaters of Tradition:
Rhetorical Strategies of Nation Making in Fiji ». In
R. Foster (dir.), Nation Making: Emergent Identities in
Postcolonial Melanesia, p. 71-93. Ann Arbor, University of
Michigan Press.

Sahlins, Marshall, 1981. « The Stranger-King: Or Dumézil
among the Fijians ». Journal of Pacific History, 16(3) :
107-132. doi:10.1080/00223348108572419

Scarr, Deryck, 1973. The Majesty of Colour: A Life of Sir
John Bates Thurston, Volume One, I, the Very Bayonet.
Canberra, Australian National University.

Shore, Bradd, 1989. « Mana and Tapu ». In A. Howard and R.
Borofsky (dir.), Developments in Polynesian Ethnology,

p- 137-173. Honolulu, University of Hawai’i Press.

Tcherkézoff, Serge. 2009, « Hierarchy Is Not Inequality — In
Polynesia for Instance ». In K.M. Rio et O.H. Smedal (dir.),
Hierarchy: Persistence and Transformation in Social
Forms, p. 299-330. New York/Oxford, Berghahn Books.

Anthropologica 61 (2019)

Tomlinson, Matt, et Sekove Bigitibau, 2016. « Theologies
of Mana and Sau in Fiji », In Matt Tomlinson et Sekove
Bigitibau (dir.), New Mana, p. 237-256. Canberra, ANU
EPress.

Tomlinson, Matt, et Ty Tengan (dir.), 2016. New Mana.
Canberra, ANU E Press.

Tuwere, Ilaitia S., 2002. Vanua: Towards a Fijian Theology of
Place. Suva, Institute of Pacific Studies at the University
of the South Pacific/Auckland, College of St John the
Evangelist.

Walter, Michael H. B., 1966. Aspects of Political Evolution in
Fiji, thése de doctorat, Oxford University.

White, Geoffrey et Lamont Lindstrom, 1997. « Introduction:
Chiefs Today ». In G. White et L. Lindstrom (dir.),

Chiefs Today: Traditional Pacific Leadership and the
Postcolonial State, p. 1-18. Stanford, CA, Stanford
University Press.

Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 199


https://doi.org/10.1080/00223348108572419

	Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique
	Notes
	Bibliographie


