
Anthropologica 61 (2019) 191–199� Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 191

Résumé : Afin d’orienter le lecteur de la section thématique  
« Chefs du Pacifique », cette introduction propose de différen-
cier le chef sacré du chef séculier et de les concevoir respec-
tivement comme l’individu qui reçoit le respect et dispense 
des bénédictions au sein d’un ordre hiérarchique et ce même 
individu (ou tout autre individu) dans un contexte modifié qui 
lui confère un pouvoir politique et/ou économique et le place au 
sommet d’une stratification sociale. Les quatre articles mon-
trent que cette distinction est devenue particulièrement utile 
après la colonisation.

Mots-clés : Pacifique, chefs, appartenance, Micronésie, Fiji, 
Îles Salomon 

Abstract: As a guideline to reading the articles of the thema-
tic section “Chiefs of the Pacific,” this introduction suggests 
differentiating sacred chiefs and secular chiefs, understanding 
them respectively as a person receiving respect and supplying 
blessings in a hierarchical order and as the same person (or 
another) when the context changes to attribute political and/or 
economic power to him or her and put him or her at the summit 
of a social stratification. The four articles illustrate how this 
distinction became particularly useful after colonization.

Keywords: Pacific, chiefs, belonging, Micronesia, Fiji, Solomon 
Islands

Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et 
politique

Simonne Pauwels  SHS, CNRS

La question des chefs en Océanie a été traitée de 
manière tellement exhaustive qu’il peut sembler 

inutile de poursuivre les recherches (Hooper 1996 ; 
Kawai 1998 ; Lawson 1996 ; Petersen 2015 ; Rutz 1997 ;  
Sahlins 1981 ; Tcherkézoff 2009 ; White et Lindstrom 
1997). Cependant, plusieurs questions, abordées dans ce 
numéro spécial, sont plus que jamais à l’ordre du jour. 
Parmi celles-ci, on retrouve des questions de terminol-
ogie et de signification : Qu’est-ce qu’un chef ? Le mot 
est-il synonyme de « dirigeant », « politicien » ou même 
« entrepreneur » ? Le terme « chef » devrait-il être 
réservé en Océanie à ceux que l’on désignait ainsi avant 
le contact avec les Européens ? Faut-il considérer toute 
forme d’être chef de la période post-contact comme un 
néo-traditionalisme, comme ne méritant plus vraiment 
cette appellation au regard des influences et change-
ments subis ? Comment rendre compte de ces trans-
formations ? N’y a-t-il pas, encore aujourd’hui, une part 
inchangée qui concernerait la quintessence de la fonction 
de chef ? Peut-on encore imaginer une colonisation ou 
l’édification d’une nation sans la participation des chefs et 
sans leur double casquette de chef et de politicien - sans 
ces intermédiaires entre le pouvoir et le peuple qui font 
partie intégrante, entre autres, du système de gouver-
nement indirect. Comment les différencier ?

Trois pays1 répondent à ces questions : les Îles Fidji, 
les Îles Salomon et les Îles Marshall. Les Îles Fidji sont 
traitées dans deux articles complémentaires, l’un por-
tant sur une petite chefferie et l’autre sur une grande 
chefferie. Un petit atoll récemment à la une des médias 
représente les Îles Marshall. Les Îles Salomon font l’ob-
jet d’une étude globale. L’approche présentée dans cette 
introduction s’applique toutefois au-delà de l’Océanie, 
partout où des chefferies ou royaumes sacrés ont sus-
cité des observations écrites. De nombreux anthropo-
logues travaillant en Afrique sur les systèmes politiques 
(Balandier 1967 ; Bazin 1988 ; de Heusch 2002, 2006 ; 
Evans-Pritchard 1940 ; Evans-Pritchard et Fortes [1940] 
1970 ; Lienhardt [1961] 1988 ; Muller 1980) ont interrogé 

https://utpjournals.press/loi/anth


192 / Simonne Pauwels� Anthropologica 61 (2019)

la nature de l’autorité dans les sociétés africaines. Ils 
se sont empressés de désigner les hommes d’exception 
comme des « chefs » et leur territoire comme des 
« chefferies » parce qu’ils recherchaient les détenteurs 
du pouvoir coercitif. Or, sans en nier la dimension poli-
tique, les hommes qu’ils ont trouvés détenaient un statut 
rituel qui leur permettait d’apporter paix, abondance et 
vie à un territoire et à son peuple. Dans la plupart des 
cas, ces chefs entretenaient une relation spéciale, dite 
mystique ou sacrée, avec la terre. De façon très générale, 
la fonction première de la chefferie ou royauté africaine 
était (est) d’exercer un contrôle rituel sur la fécondité de 
la nature et des gens au sein d’un territoire. En dehors 
de ce territoire, les chefs perdent leur pouvoir rituel, 
même s’ils acquièrent en parallèle un pouvoir politique à 
une échelle plus large. Nous verrons que ces faits concer-
nent aussi très souvent les sociétés océaniques.

Certains des articles de ce numéro donnent à voir 
de nouvelles similitudes et enrichissent la comparaison, 
notamment parce qu’ils traitent de sociétés qui ont, elles 
aussi, connu des turbulences et des transformations du 
fait de la colonisation et, plus tard, de la construction 
d’une administration étatique typique des XIXe et XXe 
siècles. Des changements dans le statut rituel des chefs 
en furent le résultat. Ceux-ci ont renforcé leur pouvoir et 
leur autorité dans certains cas et les ont partagés avec de 
nouvelles formes d’autorité dans d’autres.

En Océanie, la situation varie selon les pays en 
fonction du degré d’unité du lieu d’avant le contact, de 
l’identité du colonisateur et de l’avancée du christian-
isme. Presque partout, les chefs ont connu des change-
ments, y compris l’accroissement de leur autorité, ou du 
moins de l’exercice de celle-ci, sous l’influence des com-
merçants d’abord, puis des colonisateurs. Or, malgré ces 
transformations, ils n’ont pas cessé d’être chefs aux yeux 
du peuple, même si leur exercice de l’autorité a fini par 
dépasser leur fonction première qui consistait à prendre 
soin de leur peuple, à prendre en charge son bien-être 
(Berta, ce numéro ; Pauwels, ce numéro). Certains chefs 
océaniens sont devenus des chefs suprêmes grâce aux 
colonisateurs et à leur besoin de territoires unifiés, de 
colonies, de protectorats ou de condominiums. Ceux qui 
ont été sélectionnés par l’administration coloniale se sont 
rapidement considérés comme des politiciens et ont sou-
vent mobilisé la tradition et les rituels pour confirmer et 
consolider leurs nouveaux pouvoirs politiques - pouvoirs 
partiels au début, puis pleins à l’indépendance. En d’au-
tres termes, d’une part, ces chefs sont restés chefs dans 
leurs territoires ou chefferies, qui fonctionnaient comme 
un « domaine de valeurs partagées et de respect » 
(Berta, ce numéro) propre à un ordre hiérarchique dans 
lequel chaque chose a une place prédestinée. D’autre 

part, ils ont intégré un système de stratification sociale 
au sein d’une entité beaucoup plus vaste.

Qu’entendons-nous par « ordre hiérarchique » ? 
En schématisant les travaux de Louis Dumont ([1966] 
1980, 3) et de Serge Tcherkézoff (2009), on peut dire 
qu’un groupe (ou un territoire) est organisé selon un 
ordre hiérarchique lorsqu’au moins cinq conditions sont 
remplies. Premièrement, les limites ou le contour du 
groupe sont définis et ce groupe, y compris son territoire 
et tous les êtres qui y vivent, est considéré comme une 
totalité. Deuxièmement, l’appartenance à cette totalité 
n’est pas un choix, mais est déterminée par la naissance. 
Troisièmement, chaque membre et le sous-groupe au-
quel il appartient occupe une place, une fonction au sein 
de cet ordre hiérarchique. Quatrièmement, un individu 
appartenant au sous-groupe des chefs « incarne », après 
une installation rituelle ou un consentement collectif, le 
divin. Enfin, tous les sous-groupes sont interdépendants, 
« mais le mouvement est hiérarchique puisque l’un des 
termes est tout pour l’autre – alors que l’inverse n’est ja-
mais vrai » (Tcherkézoff 2009, 305). Dans de nombreuses 
sociétés océaniques, la relation entre le chef, générale-
ment un descendant du dieu-ancêtre, et les autres mem-
bres du territoire s’exprime en termes de « respect », 
lequel circule dans le sens inverse du mana.

Le mot mana mérite une petite digression ici. On a 
beaucoup écrit à ce sujet (Hocart 1914, 1952 ; Keesing 
1984 ; MacClancy 1986 ; Shore 1989 ; Tomlinson et 
Tengan 2016 ; Tuwere 2002, pour n’en citer que quelques-
uns) et la compréhension, la description et la traduction 
du terme par les peuples océaniens comme par les cher-
cheurs continuent de changer2. Keesing, qui insiste sur 
le fait que mana n’est pas un nom mais un verbe statif 
signifiant « être efficace, avoir du succès, se réaliser », 
définit le mana comme « une condition, et non pas une 
chose : un état déduit rétrospectivement de l’issue des 
événements » (Keesing 1984, 137). D’après lui, cet état 
escompté d’efficacité passe par les représentants des 
divinités sur terre ou des ancêtres divins (un chef, un 
charpentier3, une sœur aînée4 ou un tauvu, terme qui 
renvoie au « cousinage croisé entre les groupes »5) et 
indique, voire atteste que la relation est harmonieuse 
entre le fournisseur de mana et les bénéficiaires de l’état 
d’efficacité, et donc que ces derniers se sont conduits de 
manière coutumière, par exemple en manifestant du re-
spect envers le chef et ceux qu’ils représentent. Le mana 
est souvent lié à l’énonciation de mots considérés comme 
des « paroles efficaces », des actes de parole très forts 
qui font advenir leur contenu, comme par exemple ceux 
qui sont accomplis pendant les rituels. Dans certaines 
régions des Fidji, le mana se rattache au sau (hau aux 
Tonga), soit comme synonyme (chez les Lau et dans la 



Anthropologica 61 (2019) � Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 193

partie occidentale de Viti Levu), soit comme puissance 
ou pouvoir séculier dans certaines chefferies détenues 
par un chef séculier portant le nom de sau. Ailleurs, on 
dit du sau qu’il est un pouvoir sacré (à Nakoroka sur l’Île 
de Vanua Levu6). Là où mana et sau sont synonymes, on 
emploie le mot kaukauwa pour désigner celui qui détient 
la puissance ou le pouvoir séculier. Autrefois, le kau-
kauwa était l’attribut des guerriers victorieux7. Cela fait 
écho à l’analyse de MacClancy (1986) de ce qui pourrait 
être l’équivalent du mana au Vanuatu et que l’on appelle 
le paoa (pouvoir) en Bislama, langue créole du Vanuatu 
et maintenant une des trois langues officielles du pays. 
Le paoa, et ses équivalents dans les langues locales, est « 
traditionnellement conçu comme provenant en définitive 
d’êtres spirituels » (1986, 143) et est, lui aussi, souvent 
associé à une parole efficace.

Au cours du XIXe siècle, l’introduction du chris-
tianisme et son impact sur les conceptions des esprits 
et des ancêtres ont eu des effets variables sur les idées 
entourant le mana, ses origines, ses porteurs et ses 
manifestations. Le mana a très souvent pris la forme 
d’un nom (aux Îles Salomon, Fidji, Tonga, etc.) et a plus 
tard été traduit par le mot « bénédictions », avec l’idée 
sous-jacente que celles-ci venaient en définitive de Dieu. 
Aujourd’hui, ces changements de sens, conjugués à 
l’affaiblissement du pouvoir des chefs dans les sociétés 
océaniques, donnent lieu à des débats sur qui des chefs 
ou des représentants religieux est porteur du mana, 
même si, comme c’est le cas aux Îles Fidji, la capacité 
d’être porteur du mana continue d’être rituellement 
attribuée aux chefs8, ce qui en démontre l’efficacité en 
termes de vitalité sur terre, en mer et pour le peuple sur 
son territoire. Ce dernier est désigné presque partout 
en Océanie par un mot apparenté à vanua (aux Fidji 
et au Vanuatu) : fonua (aux Tonga), fenua (à Wallis et 
Futuna et en Polynésie française), fanua (à Samoa), 
whenua (chez les Maori), hanua (dans certaines régions 
de Papouasie Nouvelle-Guinée et à Rotuma), honua (à 
Hawaii), et ainsi de suite9. Ceux qui occupent les rangs 
les plus élevés portent des titres tels que Ratu, Ali’I, 
Ariki, Matai, Rangatira, Irooi, Sau, Hau ou Tui. Ces 
titres sont souvent traduits par « chef » ou par « roi », ce 
qui, malheureusement, appauvrit leur signification et ne 
met pas particulièrement en avant leurs qualités sacrées 
et/ou séculières. Ainsi, comme d’autres l’ont fait avant 
moi, je réserve le terme de chef sacré à l’individu qui 
reçoit le respect et procure le mana ou l’état d’efficacité 
et j’emploie « chef séculier » ou « dirigeant » (Newbury 
2008 ; Walter 1966) pour désigner ce même individu (ou 
tout autre individu) dans un contexte modifié qui lui 
confère un pouvoir politique et/ou économique et le place 
au sommet (ou tout près du sommet) d’une stratification 

sociale. Il convient d’observer que la sécularisation s’est 
généralement accompagnée de fonctions administratives, 
militaires et juridiques et autres fonctions rémunérées. 
Ces fonctions ont permis aux chefs sacrés de compléter 
leur mana par l’autorité ; en retour, grâce à cette 
dernière, les colonisateurs ont pu s’appuyer sur les chefs 
sacrés pour jouer un rôle essentiel dans la gestion de 
la colonie, par exemple par le biais de l’administration 
indirecte (indirect rule). Notons aussi que le choix des 
colonisateurs de s’appuyer sur les chefs sacrés était en 
partie fondé sur un malentendu, qui consistait à penser 
que ces derniers détenaient tous les droits sur la terre 
et pouvaient utiliser sans réserve la main-d’œuvre des 
membres de leur territoire. Les choses étaient beau-
coup plus complexes, même si certains chefs tendaient 
à partager ces idées, et si d’autres les partagent encore 
aujourd’hui.

Avant le contact avec les blancs, le chef sacré avait 
pour responsabilité, pour fonction, d’assurer la paix et 
l’abondance sur la totalité de son territoire ou vanua au 
moyen du mana dont il était porteur10. Afin de garan-
tir la paix à l’intérieur du territoire et éventuellement 
d’élargir celui-ci, il pouvait faire appel à des guerriers, 
des prêtres et souvent des navigateurs – membres de 
sous-groupes caractérisés par des fonctions ou des 
lieux. Des constructeurs de bateaux, des émissaires, des 
pêcheurs, des messagers, etc. pouvaient aussi être sollic-
ités. D’autres, souvent les premiers colons, se voyaient 
octroyer des terrains à cultiver. En d’autres termes, les 
chefs sacrés n’avaient pas de pouvoir ou d’autorité à pro-
prement parler, mais avaient pour fonction de « prendre 
en charge », d’être la source ou le vecteur du bien-être 
et de la vie elle-même à travers les forces divines. Un 
bon chef était celui qui donnait à chacun la possibilité de 
remplir sa fonction, occuper sa place, vivre son identité 
et poursuivre ses objectifs au sein d’un territoire fertile 
et pacifique11. De nos jours, cette description reste fon-
cièrement valable dans bien des endroits. Soit la fonction 
de chef sacré est héritée (non sans qu’il y ait conflit entre 
plusieurs prétendants), soit le candidat est élu, désigné 
par son prédécesseur, ou choisi parmi les candidats pos-
sibles pour ses compétences exceptionnelles. Or, la nom-
ination du chef sacré n’est qu’une étape, car le candidat 
doit aussi être installé rituellement en tant que chef au 
cours d’une performance menée par les membres du ter-
ritoire - appelés aux Fidji lewe ni vanua, « le contenu du 
vanua » -, qui en font un chef sacré en lui donnant accès 
à leurs divinités et leurs ancêtres comme source d’efficac-
ité spirituelle. Il est important de noter cette dichotomie 
entre chefs sacrés et faiseurs de chefs, car les relations 
entre eux sont interdépendantes, même si, comme je 
l’ai dit plus haut, « le mouvement est hiérarchique 



194 / Simonne Pauwels� Anthropologica 61 (2019)

consommer avant les membres de la communauté afin 
de désacraliser la récolte. L’idée est que cette dernière 
est destinée aux divinités et à leurs représentants et que 
les humains mangent les restes. La question posée par 
les chefs permet de comprendre trois choses : l’isevu 
avait été offert au Gouverneur la première année de 
l’occupation coloniale, certains avaient réalisé que ce don 
était incohérent avec le fait que le Gouverneur n’était pas 
un chef sacré, et enfin, les Îles Fidji n’étaient plus une 
totalité holistique mais un ensemble de territoires au 
sein desquels la majorité des chefs continuaient de jouer 
le rôle de chef sacré. A l’issue de la discussion, les chefs 
décidèrent de maintenir le don de l’isevu au Gouverneur 
« parce que cela plaît au donateur et au donataire » !

Dans la plupart des pays d’Océanie, les chefs sacrés 
se sont graduellement sécularisés à travers leur impli-
cation dans la gestion des terres (vente et location), la 
vente de richesses et même la non redistribution des 
dons coutumiers. Cette non redistribution a plus tard 
été interprétée comme une marchandisation propre à la 
sphère séculière.

Ces chefs, représentant de la puissance coloniale, 
ont souvent accaparé le pouvoir à l’indépendance et sont 
devenus les dirigeants d’États ou de nations en con-
struction. Ceux d’entre eux qui étaient aussi des chefs 
sacrés ont souvent occupé les postes les plus élevés, et 
ce précisément en jouant de façon stratégique sur l’am-
biguïté entre chef séculier et chef sacré. Or, au même 
moment, cette équivoque a engendré un malaise - qui 
persiste encore aujourd’hui - chez les membres de vanua 
dont le chef sacré s’exposait à l’irrespect qui convient au 
monde politique. Chacun à sa manière, les articles de 
ce numéro montrent que les chefs sacrés procurent un 
sentiment de communauté, un sentiment d’appartenance, 
c’est-à-dire une identité. Ils ne le font pas au niveau de 
la nation, mais à celui du vanua ou territoire, de la total-
ité holistique, ce qui explique paradoxalement le succès 
électoral d’un chef sacré au sein de son propre domaine. 
Néanmoins, comme l’affirme Tucker (ce numéro), il 
semblerait que les Îles Salomon ont connu, pour diverses 
raisons, une évolution différente.

Tous les articles se fondent sur des observations 
directes contemporaines et sur une approche essentielle-
ment historique. Tous traitent de la distinction entre chef 
sacré, chef séculier, dirigeant et entrepreneur. Les au-
teurs observent qu’en l’absence de chefs sacrés, qui peut 
s’expliquer par le fait qu’ils n’ont pas encore été désignés 
ou qu’ils se trouvent accaparés par leurs fonctions au 
niveau national, d’autres personnes ou instances inter-
viennent au niveau national ou local : dirigeants, déci-
deurs, assistants, promoteurs, entrepreneurs ou même 
policiers. Or, ces interventions sont soit temporaires, 

puisque l’un des termes est tout pour l’autre – alors 
que l’inverse n’est jamais vrai » (Tcherkézoff 2009, 305). 
Cette interdépendance est précisément ce qu’ont oublié 
de nombreux chefs actuels, et parfois même les autres 
membres du territoire, en raison du brouillage de la 
distinction entre chef sacré et chef séculier induit par 
la colonisation et la politique d’après l’indépendance. 
Ou, pour le dire autrement, en raison de la coexistence 
de deux conceptions différentes de la « hiérarchie », la 
première étant celle que je viens de mentionner et qui 
relève de ce que Kaplan appelle, dans le contexte des Îles 
Fidji et selon ce qui semble être une approche restrictive, 
la « politique rituelle fidjienne » (Kaplan 1988, 108)12, la 
deuxième étant la « hiérarchie descendante britannique » 
(Kaplan 1988, 112). Cette confusion est apparue dès que 
les administrateurs coloniaux ont attribué de nouvelles 
fonctions aux chefs sacrés et aux détenteurs secondaires 
de toute autorité. Le cas fidjien est, en effet, exemplaire. 
En 1875, un an après la signature de l’Acte de cession, 
le Gouverneur britannique décida de réunir les chefs13 
pour la première fois au sein d’un Conseil autochtone, 
lequel devint ensuite le Grand Conseil des Chefs (GCC). 
La première question posée par ce conseil était : « Qui 
sont les chefs ? » La liste présentée à l’issue des débats 
était longue et comprenait des personnes aussi dispa-
rates que :

Les Roko [chefs des nouvelles Provinces définies par 
le pouvoir colonial], les magistrats, les Buli14 [chefs 
de district], tous les chefs possédant des terres, 
ceux qu’on nomme les Turaga Taukei ou Turaga ni 
matagali, et les chefs des villes. Le poste de tous ces 
chefs est clair et défini, chacun occupant son poste de 
chef dans sa propre Province15. 

La confusion entre chefs sacrés et chefs séculiers (di-
rigeants) était nettement institutionnalisée. Le seul 
dénominateur commun entre les termes de l’énumération 
est que tous ces « chefs » recevaient de l’administration 
coloniale des allocations plus ou moins élevées, des hon-
oraires qu’ils généraient eux-mêmes en percevant des 
impôts auprès de la population. Dès qu’ils retournaient 
dans leur territoire, ceux qui étaient aussi des chefs 
sacrés jouaient les deux rôles.

Il est intéressant d’observer qu’au cours de ce 
même Conseil, les chefs se sont demandé comment il 
fallait traiter le représentant de la reine Victoria : le 
Gouverneur. La question qu’ils se sont posée est la suiv-
ante : « Devrions-nous lui offrir l’isevu ou devrions-nous 
l’annuler ? » Isevu est le nom d’un don annuel offert 
au chef sacré d’un territoire, souvent traduit par  
« premiers fruits » car composé d’ignames que le chef, 
ses ancêtres et aujourd’hui le Dieu de la Bible doivent 



Anthropologica 61 (2019) � Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 195

par une population croissante, des jardins et des récifs 
abondants et, aujourd’hui, de nombreux projets de dével-
oppement - est miné par le fait que le mana ne peut pas 
circuler ; il n’y a plus personne à servir et, surtout, à 
respecter.

La confusion s’est installée à chaque fois que le 
colonisateur a uni différents territoires en un seul à des 
fins administratives, nommant souvent un chef suprême 
au sommet du nouveau territoire. Malgré cela, être « 
chef sacré à part entière », être chef indépendamment 
de tout organe supérieur, renvoie toujours au territoire 
à partir duquel le chef sacré, ou son titre, occupe la 
fonction suprême. Cela nous amène à l’article de Lin, qui 
développe les mêmes idées en démontrant qu’il n’existe 
pas de soi-disant « petits chefs sacrés » aux Îles Fidji, 
même si on y trouve des « petits chefs séculiers » placés 
très bas dans la stratification induite par l’administration 
coloniale. L’argument de Lin est que les titres sacrés de 
chefs, « même sans détenteurs véritables, sont une res-
source symbolique importante capable de rattacher les 
communautés à leur importance passée et de les main-
tenir soudées malgré les nombreuses transformations 
qu’elles ont subies dans les histoires locales ». Ces titres 
sont particulièrement significatifs pour les vanua locaux 
« qui tentent de s’ancrer dans un monde contemporain 
en perpétuelle transformation ». D’après Lin (et Scarr), 
les premiers responsables coloniaux ont remarqué que 
ceux qu’ils considéraient comme de très petits chefs 
sacrés pouvaient renier l’autorité de leurs supérieurs. 
Ceci est cohérent avec l’idée développée plus haut selon 
laquelle chaque vanua ou ordre hiérarchique constitue 
une totalité qui ne peut être appréhendée comme telle. 
Même lorsqu’un vanua était ce que nous qualifierions de 
« conquis », seul « le fruit de la terre, et non la terre elle-
même » était cédé (Fison 1881, 344)16. En effet :

Aucun homme, qu’il soit chef ou roturier, n’est le pro-
priétaire absolu de la terre. Il n’en a que l’usufruit. Il 
peut disposer de cet usufruit s’il le désire, mais il ne 
peut rien faire de plus. La tribu n’est pas non plus le 
propriétaire absolu. Chaque génération ne fait que 
garder en fiducie pour la prochaine génération et la 
tribu est dans l’obligation de transmettre intact le 
domaine tribal à jamais. La terre chez les Fidjiens 
n’est pas un bien meuble à acheter et à vendre. « La 
terre n’est pas entre nos mains »17, dit-il [le Fidjien]. 
(Fison 1881, 351)

En d’autres termes, le peuple est entre les mains du 
vanua, il n’est que le contenu du vanua, et le vanua est 
pour ainsi dire indestructible et symbolisé par son titre 
inaliénable, porté par le chef sacré. Lin observe que « 
même avant le contact avec les occidentaux, il existait 

soit complémentaires ; à aucun endroit la fonction de 
chef sacré n’a été abolie au point de supprimer l’identité 
des membres d’un territoire et de les empêcher de se 
connecter aux autres, qui ont eux aussi une fonction, mais 
différente. Les Fidjiens définissent cette fonction par des 
mots très forts : « Je suis né pour être... » (guerrier, navi-
gateur, émissaire, messager, agriculteur, prêtre, pêcheur, 
chef sacré, etc.).

Au niveau national, les chefs fidjiens siégeant au 
GCC ont développé une « idéologie traditionaliste » 
(Lawson et Hagan Lawson 2015) sur laquelle ils ont 
fondé leur autorité, avec le consentement des adminis-
trateurs coloniaux. Aux débuts de la colonie, cette idéol-
ogie visait à protéger les Fidjiens autochtones et leur 
culture. Or, à mesure que l’uniformité, la simplification 
et la rationalité devenaient les objectifs de l’administra-
tion politique, les chefs pris dans ce processus se sont 
dédoublés en chef séculier et en chef sacré, (ab)usant 
toutefois de leur caractère sacré dans l’exercice politique 
de leur fonction séculière. Ce phénomène a souvent été 
décrit comme une forme de néo-traditionalisme ou de 
réification (Lawson 1996 ; Lawson et Hagan Lawson 
2015 ; Newbury 2008 ; Rutz 1995, etc.). Toutefois, comme 
l’illustre ce numéro, il faut toujours être conscient que 
cette caractérisation est valable uniquement si l’on tient 
compte du fait qu’au niveau local, les totalités holistiques 
qui permettent aux gens « d’appartenir » existent en-
core aujourd’hui. Presque partout, les premiers mots 
échangés par deux étrangers sont « Je suis tel ou tel et 
je viens du « nom du territoire » ». Cela n’empêche pas 
que les totalités ont subi à leur tour des changements, 
le plus remarquable étant le remplacement des entités 
divines par le Dieu de la Bible comme source ultime du 
mana du chef.

L’identité territoriale est ce qui régit la vie quoti-
dienne, où la politique et l’État et son gouvernement 
constituent des autorités dont les gens attendent autre 
chose et qu’ils utilisent d’une manière relativement op-
portuniste sans établir une véritable relation avec elles, 
en partie parce qu’ils ne les perçoivent pas comme dura-
bles mais comme dépendantes des élections. La distance 
entre le niveau national et le niveau local est semblable 
à celle entre une démocratie (qui se limite souvent au 
suffrage universel) et un ordre hiérarchique dans lequel 
chaque élément a sa place désignée et héritée. C’est 
ce à quoi les villageois fidjiens font référence lorsqu’ils 
prétendent que leur identité est affaiblie parce qu’ils 
n’ont plus de chefs sacrés et installés, parce qu’ils ne 
peuvent plus accomplir leur devoir, celui-là même qu’ac-
complissaient leurs ancêtres avant le premier contact et 
la colonisation. Sans chef sacré, le « vivre ensemble », 
le « s’aimer les uns les autres » (Brison 2007) - attesté 



196 / Simonne Pauwels� Anthropologica 61 (2019)

d’organes de l’administration locale tels que les conseils 
provinciaux ou de district et les entreprises. Cependant, 
ils ne seront jamais qualifiés de « chefs » - tout au plus 
de « dirigeants » ou « d’hommes d’affaires ». Quel que 
soit son succès, un homme qui n’est pas descendant de 
chef ne peux transmettre le mana au vanua ou avoir le 
genre d’autorité qui accompagne le respect.

Plusieurs auteurs (Fraenkel 2007 ; Fraenkel, Firth 
et Lal 2009 ; Lal 2006 ; Lawson et Hagan Lawson 2015) 
ont décrit comment les différents coups d’État et réécri-
tures de la Constitution aux Îles Fidji ont abouti au 
dernier coup d’État de 2006, à la suppression du GCC 
et à l’abolition de la différence établie entre Fidjiens 
autochtones et Indo-Fidjiens - ceux-ci étant tous con-
sidérés comme Fidjiens depuis 2010. Ils se sont aussi 
demandé si tout cela annonçait la fin des chefs aux 
Îles Fiji. Je suis tenté de dire que le Premier ministre, 
Frank Bainimarama, a mis fin à l’ambiguïté entre chefs 
séculiers et chefs sacrés. Ce faisant, il a largement 
écarté les premiers de la scène politique, sans éloigner 
les seconds des vanua. A-t-il renforcé le sentiment de 
citoyenneté fidjienne au-delà du sentiment d’apparte-
nance au vanua ? Il est difficile de répondre à cette 
question.

Dans son article, Berta montre comment les mem-
bres d’une petite communauté située sur l’atoll d’Ebon, 
au sud des Iles Marshall, ont résolu plusieurs différends 
au moyen de la hiérarchie et de l’autorité. Ici aussi, le 
statut hiérarchique est lié au respect et s’exprime en 
termes de responsabilité. Ici aussi, l’intérêt des colonisa-
teurs pour les chefs sacrés reposait sur l’hypothèse qu’ils 
étaient les premiers propriétaires de la terre, et ici aussi 
cette hypothèse a été récemment remise en cause par 
les observateurs. Ici aussi, les colonisateurs et les chefs 
sacrés ont transformé le régime foncier et modifié le rôle 
du chef, et ici aussi les chefs sacrés sont devenus des 
chefs séculiers autocratiques et autoritaires. Aujourd’hui, 
les habitants considèrent comme bénéfique la présence 
d’un chef sacré sur l’atoll, car elle permet aux jeunes 
d’apprendre le respect. L’élaboration des politiques est 
bien évidemment l’affaire des représentants des gou-
vernements locaux, ainsi que de certains représentants 
d’Églises qui gagnent en statut social. 

Berta décrit avec finesse comment ni la hiérarchie 
des chefs, ni les statuts d’âge, ni le pouvoir politique 
actuel n’ont suffi pour régler le différend qui a éclaté le 
jour où José « Ivan » Salvador Alvarenga s’est échoué 
sur Tile, un petit îlot de l’atoll d’Ebon, après 14 mois 
d’errance en pleine mer. La description faite par Berta 
de ces événements montre que le pouvoir et l’autorité 
prennent de nombreuses formes et se manifestent dif-
féremment dans différents contextes.

des chefferies suprêmes disposant de réseaux tributaires 
sophistiqués et de vastes zones d’influence ». Néanmoins, 
ces réseaux étaient composés d’une myriade de vanua 
plus petits, chacun avec son titre et son chef sacré à part 
entière, même si, comme Lin l’explique, le GCC a fini 
par être considéré - surtout par les chefs eux-mêmes, 
mais aussi souvent par les observateurs - comme la seule 
forme traditionnelle du « système de chefs », réinventé 
ou pas. Dans son article, Lin montre comment l’offrande 
de racines de kava, qui est coutumière pour tout visiteur 
d’un vanua, n’a pas pour but de déifier le chef lui-même, 
comme on le voit dans les cérémonies d’installation, mais 
de reconnaître la communauté en manifestant du respect, 
notamment envers le titre de chef sacré, renforçant ainsi 
l’existence même de la communauté. Après avoir pra-
tiquement disparu du fait de la guerre et de la maladie, 
le vanua étudié par Lin a pu préserver son sentiment de 
stabilité et d’intégrité grâce à la reconnaissance continue 
de l’importance de son titre de chef - Tui Nasau - comme 
façon de renouer avec le passé et de consolider la com-
munauté actuelle. Il n’est en effet pas nécessaire pour 
cela d’être un politicien ou un membre du GCC.

Si l’article de Lin porte sur un vanua plutôt petit, 
celui de Pauwels fait précisément l’inverse. Pauwels 
s’intéresse aux manipulations de titres, et donc aux 
vanua, à une échelle beaucoup plus large qui englobe 
l’ensemble d’une province actuelle. Son approche est 
d’abord historique et montre comment les titres de chefs 
ont été utilisés et abusés dans la construction coloniale 
et postcoloniale de la Province/Chefferie de Lau. Des 
titres ont été créés, réactivés et transformés afin d’ac-
croître le pouvoir local et national. Au niveau local, cela 
a été possible parce que ceux qui exerçaient le pouvoir 
poursuivaient deux stratégies : être des chefs sacrés 
pour pouvoir s’immiscer dans les questions foncières et 
être des chefs sacrés pour devenir des chefs séculiers 
politiques au niveau national. Néanmoins, des données 
récentes montrent que des décennies de comportements 
non sacrés chez les chefs - certains diraient de « réinven-
tion de la tradition par les chefs » - n’ont pu détruire ni le 
sentiment d’appartenance, ni la nécessité du respect pour 
l’organisation du vanua. Aujourd’hui, après la suppres-
sion du GCC, plusieurs membres des vanua s’attendent à 
ce que les chefs sacrés reviennent dans les villages pour 
transmettre les richesses et les connaissances qu’ils ont 
accumulées au cours de leurs expériences politiques et/ou 
économiques. La combinaison du titre sacré d’un vanua 
avec l’expérience attestée par une position élevée dans la 
stratification sociale sont les conditions nécessaires pour 
susciter le respect qui convient à un chef sacré. Les cita-
dins instruits et qualifiés qui retournent dans leur village 
à la retraite sont invités à occuper des fonctions au sein 



Anthropologica 61 (2019) � Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 197

hiérarchique ne se cache derrière ces pratiques au niveau 
local. Après tout, il s’agit d’un projet stimulant pour cette 
myriade de groupes ethnolinguistiques.

Comme le montre ce recueil d’articles, la chefferie 
est bel et bien un sujet sans fin, car il s’agit d’une sphère 
importante de la créativité humaine. Elle remet en 
cause les nouvelles formes d’autorité dans le contexte 
postcolonial d’édification de la nation, tout en participant 
à ce processus. Les chefs procurent un sentiment d’ap-
partenance, une identité, alors que la nation ou l’État, 
pour diverses raisons, n’est pas (encore) le lieu de leur 
réalisation.

Simonne Pauwels, CREDO (Aix-Marseille Université, 
CNRS, EHESS, CREDO UMR 7308), Marseille, France ;  
Labex Corail. Courriel : simonne@pacific-credo.fr.

Notes
1	 Les auteurs de ce numéro se sont réunis à deux reprises, 

en 2015 et 2016, lors des rencontres annuelles de l’ASAO 
(Association pour l’Anthropologie Sociale en Océanie).

2	 Pour des données récentes sur le mana, voir Tomlinson et 
Tengan 2016.

3	 Tomlison et Bigitibau 2016, 246, citant Rokowaqa 1926, 
54.

4	 Pauwels 2015, 150.
5	 Hocart 1952, 110.
6	 Buell Quain 1948, 200, n. 30.
7	 Parke, se référant à la partie occidentale des Îles Fidji 

d’autrefois, l’appelle « pouvoir séculier fondé sur la massue 
» (Parke 2014, 28).

8	 A Wallis et Futuna, on dit d’eux, après leur installa-
tion, qu’ils sont le tabernacle du mana (observation 
personnelle).

9	 Ross, Pawley et Osmond (2003, 40) : « POc *panua (i) « 
zone ou territoire habité » ; (ii) « communauté avec sa terre 
et les choses qui s’y trouvent » ; (iii) « la terre, et non la 
mer » ; (iv) « (en référence au temps qu’il fait et au cycle 
du jour et de la nuit) le monde visible, la terre et le ciel ».

10	 De nombreux Fidjiens affirment que c’est toujours le 
cas. En outre, un conflit au sein de la communauté est 
toujours expliqué comme étant le signe d’un manque de 
mana (employé comme nom) de la part du chef sacré. Un 
cyclone menaçant la récolte peut être attribué à la même 
cause.

11	 Ces territoires n’étaient évidemment pas à l’abri des 
guerres civiles pour la succession sur l’échelle des statuts, 
entre autres problématiques.

12	 Au regard de l’importance du mana et du vanua en 
Océanie, cette expression omet le fait que pour le peuple 
« le vanua est ce qui garantit la cohérence de la vie et lui 
donne un sens » (Tuwere 2002, 36).

13	 Il n’est pas opportun ici de montrer que certains chefs n’ont 
pas été invités et que d’autres n’auraient pas dû y assister, 
même si cela aurait aussi illustré mon propos.

14	 Comme le fait remarquer Jolly (1992, 349), « Roko et Buli 
ont été perçus à juste titre par les Fidjiens comme des 
positions nouvelles ».

L’article de Tucker décrit comment la Constitution 
des Îles Salomon à l’Indépendance a reconnu l’impor-
tance des pratiques coutumières et des chefs tradi-
tionnels. Les formes non occidentales d’autorité n’ont 
toutefois été intégrées que marginalement dans les 
structures politiques modernes du pays, qui a adopté une 
démocratie parlementaire de type Westminster. Il n’est 
pas surprenant de constater que les positions de chefs les 
plus formalisées au sein du système gouvernemental ont 
trait au régime foncier et à l’utilisation du sol. Après la 
colonisation, les Îles Salomon, qui sont composées de 60 
îles habitées et d’environ 80 groupes ethnolinguistiques 
différents, ne constituaient guère plus qu’un pays aux 
frontières artificielles. Les conflits postcoloniaux n’y 
ont pris fin qu’en 2003, avec l’intervention de la RAMSI 
(Mission d’assistance régionale aux Îles Salomon)18. Mais 
il a fallu des années pour surmonter les dégâts causés, 
parvenir à la réconciliation et ouvrir la voie de l’avenir. 
Le processus de paix ne fut pas seulement le fait du 
gouvernement, d’ONG étrangères et de la RAMSI, mais 
aussi d’institutions religieuses et d’organisations de 
femmes, ainsi que des pratiques coutumières de maintien 
de la paix mises en œuvre par des chefs locaux et des 
chefs traditionnels19. C’est ainsi que ces derniers se sont 
vu conférer le rôle qu’ils jouent à l’heure actuelle dans 
l’État moderne des Îles Salomon.

La plupart de ces chefs jouent un rôle au niveau 
local. Cependant, lorsqu’ils interviennent en tant que 
chefs (ou chefs sacrés ?) dans les conflits villageois afin 
de préserver la paix, ils ne semblent pas se placer au 
sommet d’un ordre hiérarchique, mais s’en remettent à 
l’idée que l’État est le lieu central du pouvoir et agissent 
comme médiateurs. Ailleurs, en l’absence de chefs tra-
ditionnels, des chefs dits communautaires sont désignés 
pour assurer l’ordre, les services sociaux ou la cohérence. 
Il est remarquable que ces qualités soient ici aussi con-
sidérées comme garantissant la reconnaissance au sein 
d’un ensemble plus vaste de relations comme la région ou 
l’État. Pour reprendre les termes de Tucker, « les chefs 
tiennent la promesse de l’État, comme les gens s’y atten-
dent depuis l’incorporation coloniale » ; ils ne remplacent 
pas l’État mais sont effectivement devenus une partie 
intégrante de l’État, même si celui-ci ne les reconnaît pas 
comme tel. Tucker explique cela par l’opposition entre les 
élites étatiques et les politiciens d’une part et les icônes 
culturelles en tant qu’obstacles au « progrès » d’autre 
part. En outre, elle envisage l’édification de l’État comme 
un processus continu dans lequel les structures politiques 
locales et les modèles d’autorité ont assimilé des aspects 
de l’État occidental pour répondre de manière pragma-
tique aux besoins de la population sur le terrain. Il serait 
néanmoins intéressant de démontrer qu’aucun ordre 



198 / Simonne Pauwels� Anthropologica 61 (2019)

School of Economics Monographs on Social Anthropology 
66. London, Athlone Press.

Jolly, Margaret, 1992. « Custom and the Way of the Land: 
Past and Present in Vanuatu and Fiji ». Oceania 62(4) : 
330–354. doi:10.1002/j.1834-4461.1992.tb00361.x

Kaplan, Martha, 1988. « The Coups in Fiji: Colonial 
Contradictions and the Post-colonial Crisis ». Critique of 
Anthropology 7(3) : 93–116. doi: 10.1177/0308275X8800800306

Kawai, Tochimitsu, 1998. Chieftainship in Southern Oceania. 
Amagasaki, Japan, Japan–Oceania Society for Cultural 
Exchanges.

Keesing, Roger M., 1984. « Rethinking ‘Mana’ ». Journal of 
Anthropological Research, 40(1) : 137–156. doi:10.1086/
jar.40.1.3629696

Lal, Brij, 2002. « Constitutional Engineering in Post-Coup 
Fiji ». In Andrew Reynolds (dir.), The Architecture of 
Democracy Constitutional Design, Conflict Management, 
and Democracy, p. 267–292. Oxford, Oxford University 
Press. 

Lal, Brij, 2006. Islands of Turmoil: Elections and Politics in 
Fiji. Canberra, Asia Pacific Press. 

Lawson, Stephanie, 1996. Tradition versus Democracy 
in the South Pacific: Fiji, Tonga and Western Samoa. 
Cambridge, Cambridge University Press.

Lawson, Stephanie et Elizabeth Hagan Lawson, 2015. « 
Chiefly Leadership in Fiji: Past, Present and Future »,  
SSGM Discussion Paper 2015/5, Australian National 
University, 1–17.

Lienhardt, Godfrey, [1961] 1988. Divinity and Experience. 
The Religion of the Dinka. New York, Oxford University 
Press.

MacClancy, Jeremy, 1986. « Mana: An Anthropological 
Metaphor for Island Melanesia ». Oceania, 57(2) : 142–153.

Muller, Jean-Claude, 1980. Le Roi bouc émissaire. Pouvoir et 
rituel chez les Rukuba du Nigéria centra. Québec, Serge 
Fleury.

Newbury, Colin, 2008. « Chieftaincy in Transition: 
Secularisation and Tribute in Pre-Cession Fiji ».  
Journal of Pacific History, 43(2) : 167–187. 
doi:10.1080/00223340802281502

Parke, Aubrey, 2014. Degei’s Descendants. Spirits, Place and 
People in Pre-Cession Fiji, Matthew Spriggs and Deryck 
Scarr (dir.). Canberra, ANU Press.

Pauwels, Simonne (dir.), 2015. « Nouveaux regards sur 
les chefferies fidjiennes ». Journal de la Société des 
Océanistes, 141 : 187–282. doi: 10.4000/jso.7323.

Petersen, Glenn, 2015. « At the Intersection of Chieftainship 
and Constitutional Government: Some Comparisons from 
Micronesia ». Journal de la Société des Océanistes, 141 : 
255–265. 

Quain, Buell, 1948. Fijian Village: An Anthropologist’s 
Account of Fijian Institutions, Ethics, and Personalities. 
Chicago,  University of Chicago Press.

Rokowaqa, Epeli, 1926. « Ai tukutuku kei Viti », Methodist 
Missionary Magazine (Avril): 1–84.

Ross, Malcolm, Andrew Pawley, et Meredith Osmond, 
2003. The Lexicon of Proto Oceanic. The Culture and 
Environment of Ancestral Oceanic Society, 2. The 
Physical Environment, Pacific Linguistics. Canberra, 
Research School of Pacific and Asian Studies, ANU E 
Press.

15	 Notes des actes d’un Conseil autochtone tenu à Draiba, 
sur l’Île d’Ovalau, au mois de septembre 1875. Réunion du 
troisième jour, le 18 septembre. Suva, Archives nationales 
de Fidji, 21.

16	 Lorimer Fison était un pasteur méthodiste australien of-
ficiant aux Fidji. Il a écrit l’essai cité ici à la demande du 
Gouverneur peu après le début de la colonisation. Il s’agit 
d’un traité sur le régime foncier autochtone, qui est devenu 
un classique du genre et a été réimprimé par l’imprimeur 
du gouvernement aux Îles Fidji plus de 20 ans plus tard.

17	 C’est moi qui souligne.
18	 La RAMSI a été créée en 2003 en réponse à une demande 

d’aide internationale formulée par le Gouverneur général 
des Îles Salomon.

19	 Tucker n’emploie pas le terme « sacré » mais « traditionnel ».

Bibliographie
Balandier, Georges, 1967. Anthropologie politique. Paris, 

Presses universitaire de France.
Bazin, Jean, 1988. « Genèse de l’Etat et formation d’un 

champ politique : le royaume de Segu ». Revue française 
de science politique, 38(5) : 709–719. doi: 10.3406/
rfsp.1988.411163

Brison, Karen, 2007. Our Wealth Is Loving each Other: Self 
and Society in Fiji. Lanham, MD, Lexington.

de Heusch, Luc, 2002. Du Pouvoir: Anthropologie politique 
des societés d’Afrique centrale. Nanterre, Société 
d’Ethnologie.

de Heusch, Luc, 2006. « Anthropologie et science(s) 
politique(s) ». Raisons politiques, 2(22) : 23–48. doi: 
10.3917/rai.022.48

Dumont, Louis, [1966] 1980. Homo Hierarchicus: The Caste 
System and Its Implications, édition anglaise complète 
révisée. Chicago/London, University of Chicago Press.

Evans-Pritchard, Edward Evan, 1940. The Nuer. A 
Description of the Modes of Livelihood and Political 
Institutions of a Nilotic People. Oxford, Clarendon Press.

Evans-Pritchard, Edward Evan, et Meyer Fortes, [1940] 
1970. African Political Systems, London/Oxford/New 
York, Oxford University Press.

Fison, Lorimer, 1881. « Land Tenure in Fiji ». Journal of the 
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland,  
10 : 332–352. doi: 10.2307/2841531

Fraenkel, Jon, et Stewart Firth (dir.), 2007. From Election 
to Coup in Fiji. The 2006 Campaign and Its Aftermath. 
Suva, Institute of Pacific Studies/Canberra, Asia-Pacific 
Press.

Fraenkel, Jon, Stewart Firth, et Brij Lal (dir.), 2009. The 2006 
Military Takeover in Fiji : A Coup to End All Coups? 
State, Society and Governance in Melanesia 4. Canberra, 
ANU E Press. 

Hocart, Arthur Maurice, 1914. « Mana ». Man, 14(46) :  
97–101. doi: 10.2307/2788392

———, 1952. The Northern States of Fiji. London, Royal 
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.

Hooper, Steven, 1996. « Who Are the Chiefs. Chiefship in 
Lau, Eastern Fiji ». In Richard Feinberg et Karen Ann 
Watson-Gegeo (dir.), Leadership and Change in the 
Western Pacific. Essays Presented to Sir Raymond Firth 
on the Occasion of His 90th Birthday, p. 239–271. London 

https://doi.org/10.1002/j.1834-4461.1992.tb00361.x
https://doi.org/10.1177/0308275X8800800306
https://doi.org/10.1086/jar.40.1.3629696
https://doi.org/10.1086/jar.40.1.3629696
https://doi.org/10.1080/00223340802281502
https://doi.org/10.3406/rfsp.1988.411163
https://doi.org/10.3406/rfsp.1988.411163
https://doi.org/10.3917/rai.022.48
https://doi.org/10.3917/rai.022.48
https://doi.org/10.2307/2841531
https://doi.org/10.2307/2788392


Anthropologica 61 (2019) � Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique / 199

Tomlinson, Matt, et Sekove Bigitibau, 2016. « Theologies 
of Mana and Sau in Fiji », In Matt Tomlinson et Sekove 
Bigitibau (dir.), New Mana, p. 237–256. Canberra, ANU 
EPress.

Tomlinson, Matt, et Ty Tengan (dir.), 2016. New Mana. 
Canberra, ANU E Press.

Tuwere, Ilaitia S., 2002. Vanua: Towards a Fijian Theology of 
Place. Suva, Institute of Pacific Studies at the University 
of the South Pacific/Auckland, College of St John the 
Evangelist.

Walter, Michael H. B., 1966. Aspects of Political Evolution in 
Fiji, thèse de doctorat, Oxford University.

White, Geoffrey et Lamont Lindstrom, 1997. « Introduction: 
Chiefs Today ». In G. White et L. Lindstrom (dir.), 
Chiefs Today: Traditional Pacific Leadership and the 
Postcolonial State, p. 1–18. Stanford, CA, Stanford 
University Press.

Rutz, Henry, 1997. « Occupying the Headwaters of Tradition: 
Rhetorical Strategies of Nation Making in Fiji ». In  
R. Foster (dir.), Nation Making: Emergent Identities in 
Postcolonial Melanesia, p. 71–93. Ann Arbor, University of 
Michigan Press.

Sahlins, Marshall, 1981. « The Stranger-King: Or Dumézil 
among the Fijians ». Journal of Pacific History, 16(3) : 
107–132. doi:10.1080/00223348108572419

Scarr, Deryck, 1973. The Majesty of Colour: A Life of Sir 
John Bates Thurston, Volume One, I, the Very Bayonet. 
Canberra, Australian National University.

Shore, Bradd, 1989. « Mana and Tapu ». In A. Howard and R. 
Borofsky (dir.), Developments in Polynesian Ethnology,  
p. 137–173. Honolulu, University of Hawai’i Press.

Tcherkézoff, Serge. 2009, « Hierarchy Is Not Inequality – In 
Polynesia for Instance ». In K.M. Rio et O.H. Smedal (dir.), 
Hierarchy: Persistence and Transformation in Social 
Forms, p. 299–330. New York/Oxford, Berghahn Books.

https://doi.org/10.1080/00223348108572419

	Chefs : Sentiment d’appartenance ou pouvoir et politique
	Notes
	Bibliographie


