La représentation du corps
dans la pensée et la médecine chinoise

PIERRE BOUDON
Université de Montréal

SUMMARY

In this paper, we have tried to define the concept of the body
implicit in the medical practice of China acupuncture.

This conception is holistic in that it is linked to the cultural
patterns which form Chinese thought with its theory of Yin-Yang
and the Five Elements.

Consequently, two kinds of medicine — occidental and chinese
— appear to be incomparable in the sense that each of these systems
of thinking organizes and/or shapes the physiology of the body
according to distinct principles.

Quest-ce que le corps, quels sont ses liens au monde, a la
société? Que représente la cure lorsque celui-ci est affecté (notion de
«maladie» et comment y remédie-t-on? Questions trés larges — dont
nous ne pourrons «traiter» que quelques aspects — impliquant
I’ensemble des présupposés d’une culture comme systéme de repré-
sentation. Ici, on partira de la «pensée chinoise»! dans le but de
présenter une perception exogene (autre, étrangére) du corps occi-
dental tel que défini par sa médecine.2 Trés succinctement — on
montrera qu’a propos de celui-ci, nous n’avons pas une conception
anthropomorphique mais cosmomorphique liant monde, société,
corps, en un jeu de correspondances; que celui-ci n’est pas découpé
en «morceaux», ouvrant la voie a une chirurgie; segments isolables

I La Civilisation chinoise, M. GRANET, Albin Michel (1929); La Pensée chinoise,
M. GRrANET, Albin Michel (1950), classiques en la matiére.

2 Naissance de la clinique, une archéologie du regard médical, M. FOUCAULT,
P.U.F., (1963).



74 PIERRE BOUDON

définissant une anatomie puis une physiologie. Dans celui-ci on ne
peut distinguer un soma d’une psyché; des centres (cceur, cerveau)
actifs, et des périphéries (membres) passives; celles-ci ne sont pas des
extrémités (terminaisons) ou s’achéve le corps. Bref, celui-ci (en sa
peau) se présente, a la fois, comme surface er profondeur. Peut-on
alors parler du corps comme espace clos?

Nous aborderons ici plus particuliérement les problémes de ce
qui est nommé «acupuncture»3, pratique médicale de ce que I'on
pourrait désigner comme une séméiologie médicale si ce terme n’avait
pas I'acception restreinte qu’on lui donne comme étude des sympto-
mes, simples épiphénoménes organiques d’un «fond» caché.

1. Deux axiomes, au départ, de cette pensée,

(a) «le corps est a 'image du monde»
«le monde est a 'image du corps»

lesquels expriment une parfaite réciprocité mais dont il n’est pas dit
qu’ils s’appliquent au méme moment (soit la simultanéité de leur
application).

Immédiatement, ces deux axiomes posent les problémes de ce
qu’on peut nommer «rapports d’échelle» (correspondances, dimen-
sions, proportions) entre, d’une part, une entité¢ qui est le «monde»
(ciel, terre; éléments aériens, aquatiques, minéraux ou végétaux) et,
de l'autre, une entité qui est le «corps» (humain, animal). Comment
les disposer, I’'une par rapport a I'autre, chacune d’elles formant un
ensemble fait d’éléments et de relations entre ces éléments? On parle
généralement d’une correspondance entre macrocosme et micro-
cosme, sans préciser toutefois I'acception de ces deux termes (englo-
bant, englobé; totalité, partie?).

Ecrivons,

(b)

EM = eM, ezM. .. eiM. monde (ciel, terre) macrocosme,
EM =

1
:'n‘ e;n. . eim, corps, microcosme;

3 L'Acupuncture, M. J. GUILLAUME et al, Que sais-je?, (1975: 5). «ll s’agit d’'un
art de guérir, dont l'esprit est lié aux conceptions cosmogoniques chinoises et dont
la technique repose sur le placement judicieux d'aiguilles métalliques en des points
précis du corps humain selon des lois relevant de ces conceptions mémes.»



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 75

posons les deux relations,
(b9
M m .
E > E  (macrocosme «plus grand que» microcosme),

EM_»Em (macrocosme «équivalent» & microcosme),

ces deux relations semblent contradictoires; et pourtant, elles peu-
vent étre compatibles. Elles expriment ainsi deux modalités de mise
en correspondance: la premiere, dimensionnellement (le macrocosme,
par sa taille, est plus grand que le microcosme), la seconde, dans le
fait que 'on peut mettre en équivalence éléments et parties de I'un
avec éléments et parties de lautre.

Pour la premiére relation, nous pourrions poser,
(b”)

M m m
E's ETE™.
..(le macrocosme «contient» au moins deux formes de micro-
cosme, celles-ci «faisant partie» d’un macrocosme, entité ultime)

mais, par ailleurs, ne pourrions-nous pas avoir la relation
inverse,
M m
E < E?
comme, par exemple, dans le rapport semence/corps (de la
semence, nait un nouveau coOrps).

A propos de la relation de mise en équivalence, nous pourrions
la comparer a celle, en mathématiques, entre la suite des entiers
naturels (N) et celle des nombres rationnels compris dans I'inter-
valle [0,1]4.

2. Nous venons d’établir une correspondance générale entre deux
ensembles:

[eM g™

4 Les Limitations internes des formalismes, J. LADRIERE, Gauthier-Villars,
(1957: 76-78). Encore nommé, procédé de la diagonale; toutefois, ce procédé a été
utilis¢ par Cantor pour montrer qu'il n’est pas possible d’établir une correspondance
biunivoque entre I'ensemble des entiers et I'ensemble des nombres réels compris entre
0 et 1, le rapport établi entre ces suites étant comparable au «paradoxe de Richard».



76 PIERRE BOUDON

Toutefois, celle-ci ne définit pas de relations terme a terme, dénuées
de tout fondement, entre les éléments de I'un et les éléments de I'autre
-— comme §’il existait une correspondance directe entre deux types de
«collection» d’objets — mais par contre, entre eux, nous pouvons
faire correspondre une forme de décomposition/association dans
I'un (rapport «parties/totalité», par exemple) avec une forme
similaire dans l'autre; ce qu’on nomme, en mathématiques, relation
de «morphismes»3.

Un principe général réglera cette correspondance: c’est la théorie
du yin et du yang.

Avant d’aborder sa description, définissons plus précisément la
place (le lieu) du corps dans cette correspondance et, ici méme, dans
sa pratique médicale nommée acupuncture. La mise en correspon-
dance de ces deux entités les caractérise 'une par rapport a l'autre;
toutefois, elle ne permet pas de désigner I'ancrage d’un de ces
ensembles par rapport a l'autre; le fait que I'on puisse «travailler»
dessus tout en se référant a des valeurs communes aux deux. La
formule:

[ eMe™

n’est donc pas compléte.

5 L'opposition de la notion de «collection» avec celle de «morphisme» a déja
fait 'objet d'un travail personnel sur les jeux de ficelle esquimaux (in, Trois Concep-
tions topiques de la culture, a paraitre). Reprenons une citation que nous donnions de
PIAGET (1968: 24). «...Avant de dégager ce que ces constatations signifient du point
de vue logique, rappelons que le structuralisme des Bourbaki est en voie de trans-
formation sous I'influence d’un courant qu’il est utile de signaler, car il fait bien
apercevoir le mode de découverte, sinon de formation des structures nouvelles. Il
s'agit de l'invention des «catégories» (MacLane, Eilenberg, etc.) c’est a dire d’une
classe d’éléments y compris les fonctions qu'ils comportent, donc accompagnée de
morphismes. En effet, en son acception actuelle une fonction est I'«application» d’un
ensemble sur un autre ou sur lui-méme et conduit ainsi a la construction d’isomor-
phismes ou de «morphismes» sous toutes leurs formes. C’est assez dire que, en
insistant sur les fonctions, les catégories sont axées non plus sur les structures meres,
mais sur les procédés mémes de mise en relation qui ont permis de les dégager, ce
qui revient a considérer la nouvelle structure comme tirée, non pas des «étres»
auxquels ont abouti les opérations précédentes, mais de ces opérations mémes
en tant que processus formateurs.

«Ce n’est donc pas sans raison que S. PAPERT (1967: 486) voit dans les caté-
gories un effort pour saisir les opérations du mathématicien plus que de «la»
mathématique».



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 77

Nous écrirons pour définir cet ancrage du corps dans une
pratique:

©
[ ™ E™ E™
le corps est a la fois suiréférentiel (pour une pratique) et en relation a

un autre «monde» (le macrocosme); formule faisant apparaitre une
dissymétrie entre microcosme et macrocosme.

Abordons la question du yin et du yang.

Il est assez difficile de donner une appréciation sémantique
exacte de ce couple de termes (a la fois, principe de catégorisation et
rapports forces/substances — indissociables —, valeurs embléma-
tiques, etc). Principe binaire, couple d’opposés alternant, rythmant
un univers de termes associant le Haut céleste et le Bas terrestre,

«(Fou Hi, philosophe/médecin antique) observa en haut le ciel:
le groupement d’étoiles toujours visible, au faite de la voite
céleste: la Polaire, entourée des circumpolaires, lui fit délimiter
une zone axiale, «le Palais central du Ciel»; d’autres étoiles qui,
décrivant leurs courbes au-dessus de I'horizon, ne sont vues que
périodiquement, leur apparition et leur position dans le ciel
marquant, avec le mouvement du Solelil, le cycle des saisons, lui
fit imaginer les quatre Palais: du Printemps, de I'Eté, de
I’Automne et de I’Hiver, et le premier calendrier lunisolaire avec
ses douze mois.

«Il observa en bas la Terre: il y retrouva dans le temps et dans
I’espace le reflet de ce qui se passait dans le ciel: I'alternance du
jour et de la nuit, des périodes chaudes et ensoleillées et des
périodes froides et sombres, la luxuriante végétation puis le
dépouillement de la terre, la dissemblance en montagne entre
I'adret versant ensoleillé (Yang) et 'ubac versant ombreux (Yin),
enfin le mouvement apparent du Soleil autour du lieu fixe de
son habitation: Palais central de la Terre entouré des quatre
orients notons la nouvelle dissymétrie entre pdle central et pdles
périphériques): est, sud, ouest, nord.

«Cette observation de I'univers amena Fou Hi d’abord a induire
'existence d’une force: I'énergie (T’chi) qui régit les mouvements
des astres et les cycles des manifestations de la vie terrestre, puis
a jeter les bases des grands principes: binaire (Yin et Yang) et



78

PIERRE BOUDON

quinaire (les Cinq Eléments) qui resteront le dogme fondamental
de la pensée chinoise.»®

A ce couple de termes, on peut associer les qualités suivantes:

«Tout ce qui est Yang est chaleur, activité, clarté, solidité,
dureté, rapidité, compression, masculinité, extériorité;

«Tout ce qui est Yin est froid, passivité, obscurité, fragilité,
souplesse, fluidité, lenteur, expansion, féminité, intériorité.

«Mais de méme que dans le ciel les cycles des astres s’enchainent
sans brusque transition, de méme sur la Terre le Yin et le Yang
alternent en s’interpénétrant. Rien n’est totalement Yang, rien
n’est totalement Yin; il y a toujours du Yin dans le Yang et du
Yang dans le Yin.

Embléme du Tao

«Toutes ces oppositions et ces alternances, toute cette oscillation
universelle, le Tao (traduction littérale: la Voie) les enferme en
un ensemble qui se matérialise par un symbole maintenant bien
connu: un cercle divisé par un tracé en S délimitant une partie
Yang et une partie Yin a l'intérieur desquelles on retrouve un
petit cercle représentant le Yin dans le Yang et le Yang
dans le Yin.»?

La pensée oppositionnelle, dualiste, n’est pas inconnue de

I’Occident, loin de 1a; elle est méme fondamentale, mais ce qui la
différencie de la pensée chinoise c’est I'alternative qu’elle impose entre
deux termes (ou considéré comme aut: ceci ou cela), la non
réversibilité entre ces deux termes donc, et finalement l'unicité de

6 GUILLAUME er al, p. 8.
7 Idem, p. 9.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 79

ceux-ci (I'extrémité de cette pensée se rencontrant dans le ma-
nichéisme)

Ici, toutes les expressions sont doubles et c’est pourquoi le Tao
subsume Yin et Yang comme ceux-ci subsument yang et yin,; ad
infinitum, d’ailleurs, puisqu’une décomposition indéfinie, alternante,
est toujours possible... Citons a I'appui:

«En acupuncture, les notions de yin et de yang sont utilisées
constamment et servent de référence pour situer les variations
énergétiques.

«Les zones superficielles du corps (piao) sont yang car externes
par rapport aux zones profondes, en connexion avec l'intérieur
().

«La partie externe, yang, comprend une partie superficielle plus
vang et une partie profonde plus yin. De méme, la partie interne,
vin, comprend une zone externe plus yang et une zone interne
plus yin.

«Mais la subdivision peut étre poursuivie: chaque zone yang ou
vin pouvant étre divisée en deux nouvelles zones yang ou yin,

yang de yang du yang superficie

YANG DE YANG o] (piao)
yin de yang du yang .
YANG e
yang de yin du yang
YING DE YANG ]
yin de yin du yang
yang de yang du yin profondeur
YANG DE YIN ] (li)
yin de yang du yin
YIN e

YIN DE YIN

yin de yin du yin




80 PIERRE BOUDON

«Cela montre que 'on ne peut jamais parler de yin sans yang ou
de yang sans yin, que rien n’est absolument yang ou yin.

«L’homme repose sur le sol par ses pieds, la moitié supérieure
est yang par rapport a la moitié inférieure qui est yin. Le coté
droit est yin (il correspond au grand axe veineux), le cdté gauche
est yang (il correspond au grand axe artériel, cceur gauche). La
partie antérieure du tronc est yin par rapport au dos qui est
vang; cette polarisation est d’ailleurs confirmée par I'embryo-
genese. »8

Mathématiquement nous parlerions de la formation d’un treillis
liant A (Yang) et B (Yin), leur union (A v B, par exemple, dans le
Tao) et leur intersection (A A B, définissant des zones transition-
nelles entre ces deux expressions).

Ainsi,

(d)

AV B

AAB

avec les regles:
A = «yang»
B = «yin»
[A . B] = AyB (Aouv)

A< B, partie yin
AVB = .
B<A, partie yang
AAB = A<B
B B<A zones transitionnelles

la répétition de ces régles définissant une gradation en niveaux:
[A.B]=FE, E". ..

prime, seconde, .. définissant les niveaux de cette gradation.

8 Initiation a l'acupuncture traditionnelle, FAUBERT, (1974: 33-34).



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 81

Mais considérons alors les rapports du Yin et du Yang et du
Tao; les deux premiers étant décomposables en parties internes
complémentaires:

(@)

Tao

., Yang A Yin o

®eeeasenn’ AT YR L
dans ce schéma, le Tao réunit les qualités du Yin et du Yang, eux-
mémes réunion de yin et de yang. Nous avons cependant deux
niveaux de génération, suivant (d): celui du Tao et celui de chacune
des parties Yin et Yang.

Citons le passage suivant:

«Dans l'univers, le Yin et le Yang s’appliquent aux saisons et
aux cycles des jours et des nuits; & minuit le Yin est a son
maximum; a ce moment nait le Yang qui augmente jusqu’a midi
ou il est a son maximum; c’est '’heure ou nait le Yin. Ainsi,
quand le Yang croit, le Yin décroit et cette évolution s’applique
également aux cycles des saisons; au printemps, le Yang croit
jusqu’a I'été, époque de son maximum, puis c’est la naissance du
Yin qui croit jusqu’a son maximum: lhiver.»®

Nous noterons en passant que les relations A < B ou B < A de
(d) créent une croissance et/ ou décroissance exprimables en stades
discrétisables, formant périodiquement un mouvement sinusoidal
(double). Mais la n’est pas I'important: nous ajouterons que ce
double mouvement s’effectue a /a fois entre le Yin et le Yang (niveau
du Tao) et au sein de leur décomposition en parties yin et yang (soit
le schéma (d’)), formé de deux niveaux de génération E’, E”
(suivant (d)).

La distinction en «niveaux» n’est donc pas exclusive et c’est
pourquoi nous dirons que I'expression A A B (de E’ et E”, soit le

9 GUILLAUME et al, p. 21.



82

lien

PIERRE BOUDON

formé par la ligne pointillée dans d’)) regroupe, non seulement

deux parties d’'une méme totalité (Tao), mais également deux niveaux
imbriqués I'un dans 'autre. Une hiérarchie exprimable sous la forme
d’un «arbre» de décomposition en éléments n’est donc pas possible.

Le corps est composé de Yin et de Yang, étant a lui-méme une

forme du Tao. Par exemple, les viscéres — répertoriés depuis
longtemps par les Chinois — seront classés en:

«Les uns a fonction atelier (fou) ou «entrailles»: estomac,
intestin gréle, gros intestin, vésicule biliaire, vessie; ils président
a labsorption et au triage des aliments et a I’élimination des
déchets; leur fonction est de produire de I’énergie. lls sont dits:
Yang;

«les autres a fonction trésor (tsang) ou «organes»: poumon,
foie, cceur, rate, rein; ils ont pour mission l'’épuration et la
redistribution et sont supposés conserver et concentrer 1’énergie.
Il sont dits: Yin.

«En outre, deux grands systémes s’ajoutent a cette distribution
Yang et Yin:

«le systéme triple réchauffeur (ou trois foyers, san-Tchiao) qui
s’adjoint au groupe atelier;

«le systéme maitre du coeur, sexualité, qui s’adjoint au groupe
trésor.

«La physiologie chinoise groupe deux par deux ces différents
éléments réalisant six formations fonctionnelles Yin-Yang d’or-
ganes et entrailles «couplées»:

Cceur Poumon Foie Rate Rein Maitre
ceeur
Intestin Gros Vésicule Estomac Vessie Sexualité
gréle intestin biliaire .
Triple
réchauffeur

et la pathologie répond a cette bipolarité — car la maladie est le
déséquilibre dans ce rythme binaire —, de méme que le
diagnostic et la thérapeutique, qui tentent de le mettre en
évidence et de le corriger.»!?

10 /dem, pp. 21-22.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 83

3. Considérons maintenant le principe quinaire (les Cing Elé-
ments, Wou Hing); celui-ci régle une concordance entre plusieurs
formes de la manifestation céleste ou terrestre, organisées suivant
un ou des cycles comme nous allons voir, et dont les termes de base
sont:

«Palais central du Ciel et Palais central de la Terre (associés, le
Palais central de la Terre étant le palais ou la cité): milieu de
I'année (fin de I'été), élément Terre, couleur jaune;

«Palais du Printemps: Orient Est, élément bois,; couleur verte
(symbole de la végétation qui renait);

«Palais de PI'Eté: Orient Sud; élément Feu,; couleur rouge
(symbole de la chaleur et de la clarté);

«Palais de lautomne: Orient Ouest; élément Métral; couleur
blanche (symbole des montagnes de I'Ouest couvertes de neige);

«Palais de I’Hiver: Orient Nord,; élément eau,; couleur noire
(symbole du froid et de I'ombre).»!!

Notons qu'un méme trait associe Ciel et Terre, ou céleste et
terrestre (association qui n’est pas sans évoquer la relation (c)
précédente puisque la Terre est un point de référence, cf. notion de
sui-référentiel). A ce titre, elle ne comporte pas d’orient(s).

Nous n’é¢voquerons pas ici les rapports entre ce principe quinaire
et les Pakoua ou bdtons de logos représentant croissance et
décroissance du Yin et du Yang (bigrammes, trigrammes, hexagram-
mes du Y king'?).

«Si nous joignons par un trait vertical le nord au sud, lest a
I'ouest, nous constatons que I'axe vertical est I'axe des solstices,
I’axe horizontal celui des équinoxes.

S solsti
solstices S
E Oiéquinoxes E 0
N
N

11 Jdem, p. 10.
12 La Pensée chinoise, M. GRANET, (1950).



84

PIERRE BOUDON

«Ce cycle dynamique ne peut tourner sans un centre fixe: c’est la
Terre, un cinquiéme dynamisme purement de nécessité (nous
soulignons), qui en réalité n’en est pas un, et s’ajoute aux autres
pour constituer le syst¢tme Wou-Hing: les «cinq potentiels» dont
chacun s’inscrit sous les rubriques des «Cing Eléments»:

«feu: symbole du Yang supréme et de I'été;
«eau: symbole du Yin supréme et de I'hiver;
«bois: symbole de la croissance et du printemps;

«métal: symbole d’entassement et de concentration, symbole de

travail (car il sert a faire les outils) et de l'automne;

«terre: enfin, que I'on fait entrer dans le cycle a la fin de I'été,
référence générale contenant tous les éléments (c’est la notion de
sui-référentiel).

«A partir de cet ensemble, «tout» fut classé sous les emblémes
des cinq éléments: les saisons, les couleurs, les saveurs, les
sentiments et le psychisme, les différentes parties du corps
humain, les organes des sens avec leurs différents orifices, les
tissus de notre corps, certains points d’acupuncture (dits Su
antiques), les organes et les entrailles avec leur période d’activité
et de dynamisme maximum a certains moments de 'année (...);
tout ceci en d’interminables tableaux de correspondances!3.

13 Par exemple, nous citerons:

ELEMENTS

Bois Feu Terre Méral Eau

Saisons... Printemps Eté Fin de I'été | Automne Hiver
(canicule)

Energies... | Vent Chaleur Humidité Sécheresse Froid
Organes... | Foie Ceeur Rate Poumon Rein
Entrailles... | Vésicule Intestin Estomac Qros ] Vessie

biliaire gréle intestin
Sens... Yeux Langue Bouche Nez Oreilles
Couches du | Muscles Vaisseaux Chair (tissus | Peau, Os

. corps sous cutané) | poils

Sentiments | Colére Joie Obsession Tristesse Peur
etc.

Extrait de GUILLAUME er al (1975: 24).



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 85

Ainsi schématisée, I'organisation de I'univers (macrocosme et
microcosme) apparait fondamentalement cyclique (il y a ordination
et cyclité), chaque cycle passant par cinq positions successives
symbolisées par un élément (dont le choix est arbitraire finalement)
et tous ces éléments sont en équilibre instable les uns par rapport aux
autres; éléments eux-mémes composés de la méme série cyclique
d’éléments dans laquelle ils prennent place comme dans le Yin et le
Yang il existait une décomposition en parties vin et yvang (cf. (d-d’)
précédent).

«N’oublions pas que dans chaque élément sont représentés les
quatre autres éléments, et que la hiérarchisation est régie par la
méme loi d’ordre!4,

feu

bois terre

€au

feu feu

métal

bois

bois terre terre

€au

€au

métal métal

feu feu

bois terre bois terre

€au

eau

métal

métal

Pour que I'ensemble reste parfaitement équilibré et que le cycle
tourne correctement, il doit répondre a deux lois:

«Une loi de production: cycle Cheng ou d’engendrement, qui
évoque la nature, ol le bois produit le feu, le feu stimule la rerre
la terre produit le métal (minerai), le méral engendre I'eau et
leau, le bois; ce cycle «pentagonal» de production constituant
en acupuncture «la loi de la Meére et du Fils», d’ou découle que
(voir la note 13),

14 FAUBERT, p. 73.



86 PIERRE BOUDON

«pour les organes trésor: le coeur est mére de la rate et fils du
foie; la rate est mére du poumon et fils du cceur; le poumon est
mere du rein et fils de la rate; le rein est mére du foie et fils du
poumon; le foie est mére du coeur et fils du rein;

«pour les organes atelier: I'intestin gréle est mére de I'estomac et
fils de la vésicule biliaire; I'estomac est mére du gros intestin et
fils de I'intestin gréle; le gros intestin est mére de la vessie et fils
de I'estomac; la vessie est mére de la vésicule biliaire et fils du
gros intestin; la vésicule biliaire est mére de I'intestin gréle et fils
de la vessie.

«Une deuxiéme loi, celle d’inhibition: cycle Ko ou de destruction
qui servira de frein. On dit que «chaque élément inhibe celui qui
succéde a son fils». Il existe donc a I'intérieur de chaque cycle
passant par les Cing Elément successifs une autre loi, réalisant
un équilibre interne qui interdit la domination d’un élément par
rapport a un autre. C’est le cycle «étoilé»: le feu fond le métal, le
métal coupe le bois, le bois couvre la terre, la terre absorbe I'eau,
I'eau éteint le feu!s.

rate
estomac
terre

poumon
Gr. int.
métal

Rein
vessie
eau

—» cycle Cheng

——» cycle Ko

IS 11 existe encore deux autres lois, lois d’«empiétement et de mépris», plus
compliquées et plus rarement utilisées.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 87

«On obtient ainsi une sorte de code qui extériorise I'interdépen-
dance de I'homme et de I'univers et permet en raisonnant par
analogie de détecter un déséquilibre énergétique, puisque:

«au feu correspondent le coeur et lintestin gréle;
«a la terre, la rate, le pancréas et l'estomac;
«au métal, les poumons et le gros intestin;

«a l'eau, les reins et la vessie;

«au bois, le foie et la vésicule biliaire;

«Si dans les cycles précédents nous observons la correspondance
organique, le cycle Cheng se traduira ainsi:

«le foie soutiendra la fonction du ceeur et la vésicule biliaire la
fonction de lintestin gréle;

«le ceeur, celle de la rate et du pancréas et I'intestin gréle celle de
Pestomac;

«la rate, celle des poumons et I'estomac celle du gros intestin;
«les poumons, celle des reins et le gros intestin celle de la vessie;
«les reins, celle du foie et la vessie celle de la vésicule biliaire.

«Le cycle Ko ou destructeur pourra s’exprimer de la fagon
suivante:

«le foie malade mettra en danger la rate et le pancréas (comme le
bois recouvre la terre), et la vésicule biliaire menacera I'estomac;

«la rate malade mettra en danger les reins (comme la terre
absorbe I'eau), et I'estomac menacera la vessie;

«les reins malades mettront en danger le cceur (comme I’eau
éteint le feu), et la vessie menacera lintestin gréle;

«le coeur malade mettra en danger les poumons (comme le feu
fond le métal), et lintestin gréle menacera le gros intestin;

«enfin les poumons malades mettront en danger le foie (comme
le métal coupe le bois), et le gros intestin menacera la vésicule
biliaire.



88

PIERRE BOUDON

«De ces considérations découleront aisément les applications
pratiques pour le diagnostic et le choix des points a utiliser en
thérapeutique. » 16

Le lien entre la théorie du Yin-Yang et celle des Cinq Eléments

est constitué par la notion fondamentale d’énergie: T’chi,

);

VRS

dans l'idéogramme représentant le T’chi, a c6té du
grain de riz, symbole de la nourriture venant de la
terre, se trouve le terme de «vapeur», symbole de
I'énergie «impalpable» venant du ciel. Le T’chi
apparait comme le symbole de la force, mais c’est
aussi la matiére essentielle et universelle commune a
tout ce qui existe.!

Energie différenciée en:

«les énergies cosmiques venant des éléments de la nature et
pouvant étre, selon les lois que nous connaissons, Yin ou Yang.
L’énergie qui se trouve en haut est I’énergie du ciel; celle qui se
trouve en bas est I’énergie de la Terre; mais ces énergies ne sont
pas stables, elles s’intercalent, évoluent et se transforment pour
créer les énergies cosmiques: le vent, le feu, la chaleur, I'humi-
dité, la sécheresse, le froid.

«Si ces énergies du ciel et de la Terre sont en concordance dans
le temps et I'espace, I'évolution se fera parfaitement et il y aura
production. Mais lorsque ces énergies sont déréglées, désynchro-
nisées, elles deviendront nocives, parce que le phénoméne est
anormal. Elles portent le nom d’énergies perverses (Sie-T chi).

16 GUILLAUME et al, pp. 25-27.
17 Idem, p. 28.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 89

«L’énergie de I'homme, symboliquement présentée comme une
émanation du souffle originel (..):

«énergie prénatale, dite énergie ancestrale (Tsai sheng yuan
t'chi), transmise héréditairement par les cellules sexuelles, entre-
tenue par leur activité et porteuse de toutes les acquisitions
physiques et psychiques de la lignée;

«énergie respiratoire, puisée dans I'atmosphére (dme aérienne);

«énergie alimentaire (le souffle des cinq graines) élaborée et
conservée par le travail des entrailles et des organes.

«Elle est ainsi présente a la surface du corps comme dans la
profondeur des tissus et des organes (nous soulignons); mais
dans cette énergie diffuse qui baigne les moindres cellules se
forment des courants préférentiels dont I'ensemble réalise le
réseau de la circulation de ’énergie (réseau purement dynamique
qui, en quelque sorte, doublerait le réseau nutritionnel de la
circulation sanguine).

«A Tétat de santé I'énergie circule en ces trajets qui lui sont
propres selon un rythme immuable et selon un équilibre défini
de ses qualités Yin et Yang.

«Lorsque 'homme est attaqué par une énergie perturbatrice due
soit a un décyclage des énergies cosmiques normales, soit 4 un
troube interne physique ou psychique, son corps réagit par la
mobilisation de I'énergie vigile, superficielle, défensive, dit éner-
gie Oe (Wei-T'chi), qui circule dans la chair, les muscles, les
aponévroses. Elle a pour role d’éviter la pénétration de I'énergie
perverse agressive dans les méridiens, puis dans les organes.
Lorsque l'agression se prolonge ou en cas d’insuffisance de
I'action de I'énergie Oe, il y a risque de fortes perturbations de la
circulation de I’énergie végétative, nourriciére profonde, dite
énergie Yong (Yong-T'chi) (...).

«Tant que le rapport Yin-Yang se maintient en équilibre lors de
ces manifestations, ’homme se défend, le cours de I'énergie reste
régulier, la maladie n’apparait pas; par contre, tout déséquilibre
entre les deux termes altérera le cours de Iénergie et entrainera
des troubles en rapport avec la nature Yin ou Yang de la
fonction physiologique atteinte. Il faudra, pour guérir, rétablir



90 PIERRE BOUDON

I’équilibre rompu, et pour cela agir sur I’énergie et selon les
différents cas, en des points déterminés de son circuit.»!8

4. Apres cette exposition indispensable a une compréhension
des faits, comme de la théorisation de ceux-ci, nous devons réunir les
analyses précédentes du Yin-Yang (d-d’) a celles, maintenant, des
Cing Eléments; la tradition chinoise ayant toujours mentionné qu’ils
étaient étroitement liés.

En quoi le sont-ils, d’ailleurs, et c’est ce que nous chercherons a
définir maintenant.

(e) De (d) précédent, nous pouvons tirer les relations,

<
A(S)s
A = «yang»
B = «yin»

Comme nous l'avons déja mentionné, Yin-Yang introduit une
quantité par discrétisation en stades de croissance/décroissance;
quantité qui peut étre déterminée (selon des cycles saisonniers; des
positions célestes ou terrestres, etc.), ou indéterminée — c’est la
maladie, le désordre (microcosmique ou macrocosmique).

La notion d’ordre, d’équilibre, est donc situable entre ces deux
termes (détermination et indétermination).

(e’) Détermination:

A >B (yang, été, sud)

A AN

(yang, printemps A>B B=>A (yin, automne, ouest)

est) \ /

B>A (yin, hiver, nord)

avec lorientation:
(A>B)—=(B>A)
(B>A)—=(A>B)

« — » relation de précession/succession;

18 Jdem, pp. 28-30.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 91

Indétermination:

(")

exces [A, B] # [A’, B]
[A, B] = équilibre [A, B] = [A’, B’]

manque [A, B] # [A’, B]]
indétermination par rapport a la détermination précédente;
I’équilibre correspond a la moyenne entre un excés et un
manque, soit un déphasage — avance ou retard (et bien sir,
inversion) — de qualités ne correspondant pas au moment/
position convenu.

En termes contemporains, nous dirions que cet équilibre est
homéostatique.

Introduisons les Eléments,
A = «feun
B = «eaun»

avec les intermédiaires:
«feu — métal — eau»
«eau — bois — feu»

(méme relation d’orientation qu’en (e’));

Y

le dénominateur commun a ces deux séries est: «terre». Nous
écrirons:

feu — métal — eau
terre

eau —= bois — feu

la terre est le «centre» du cycle orienté; ce centre est également
le «sommet» d’un treillis comparable a (d’) précédent (elle
occuperait la méme place que le tao), treillis ne comportant plus
seulement deux termes mais quatre: [A v B v C v D]; on
dira que ce treillis est étendu a la troisiéme dimension (cf. treillis
spatial, alors que (d’) n’était que planaire).

Méme observation au sujet des autres éléments puisque nous
savons que chacun se décompose en les autres; cette remarque
est a rapprocher de la différence de niveaux de génération E’,
E”, ... (en (d)), différence non exclusive entre ces niveaux.



92

PIERRE BOUDON

(e”’) Introduisons les deux cycles Cheng et Ko (se reporter au
schéma de la page 86).

Ces deux cycles sont indissociables: ils sont orientés dans le
méme sens et agissent mutuellement 'un sur l'autre. Si le cycle
Cheng est isolé, il y aura exceés de production que freinera le
cycle Ko, par contre, si celui-ci agit seul, il n’est plus seulement
tempérant, il devient nocif (destructeur). On écrira:

1—= 1 [I'] pour le cycle Cheng
I—=[1] I’ pour le cycle Ko

I, I’, représentent des éléments quelconques du schéma de la
page 86.

Les éléments entre crochets (symétriques) sont en quelque sorte
sous-entendus et renvoient implicitement a I'autre cycle, les deux
étant liés. Cette double génération est ainsi bouclée sur elle-
méme.

Abstraitement, considérons I'ensemble des possibilités de cycles:
les deux précédents, plus un troisiéme (reliant un élément au
troisiéme suivant — c’est le cycle Ko inversé), plus un quatriéme
qui serait I'inverse strict du cycle Cheng de production; or, le
troisitme est synonyme de révolte, d’insulte, et a ce titre
strictement proscrit!®; quant au dernier, il n’en est pas fait
mention et serait sans doute synonyme de mort (étant l'inverse
du cycle de production Cheng).

Nous avons tenté de formaliser les relations définies par les Cinq

Eléments — qui, en définitive, ne sont que quatre dont I'un est la
réunion des autres comme le rao était celle du Yin et du Yang. A ce
titre, on peut les mettre en équivalence.

Mais, pourquoi d’un cété la doctrine du Yin- Yang, et de 'autre,

celle des Cinq Eléments? On peut déja répondre que ceux-ci offrent

une plus grande diversification de termes qualifiant un espace / temps;
mais ce constat n’est quére suffisant a lui seul.

Considérons-les alors comme principe de génération: en ces

termes, il y a ordination et cyclit¢é d’ou il n’existe pas de bornes
maximale et minimale puisqu’au dernier élément de la suite corres-

19 FAUBERT, p. 58.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 93

pond le premier. Mathématiquement, nous aurions la différence
d’une arithmétique de la ligne (comme la suite ouverte et infinie des
entiers naturels) d’une arithmétique «de I’horloge»20.

A propos de Yin-Yang, on a parlé de binarité (mais dont les
termes sont subsumés sous un tiers, le r@o0); a propos des Cing
Eléments, on a parlé de quinarité (mais dont un des termes est la
réunion des quatre autres).

Ces deux principes conjoints expriment la dualité du pair et de
I'impair: deux et multiples de deux en ce qui concerne le Yin-Yang,
cinq et multiples de cinq en ce qui concerne les Cinq Eléments. Leur
réunion introduisant le zéro,

5

20 Les Mathématiques modernes, A. WARUSFEL, Seuil, (1969: 103-104). «...Con-
sidérons une pendule ayant perdu sa petite aiguille et ne nous intéressons qu'aux multiples
de cinq minutes, durée que nous prendrons comme unité (indivisible) de temps. Commen-
cons une certaine expérience lorsque la grande aiguille est devant le 3 ... Supposons qu'a
la fin de I'expérience elle se trouve devant le 7. Combien de temps I'expérience a-t-elle
duré? La réponse n'est évidemment pas bien déterminée mais on sait néanmoins
quelque chose: la durée, calculée en multiples de 5 minutes est exprimée par I'un des
nombres suivants: 4, 16, 28, 40, 52, ... 124, ... «c’est & dire I'un des nombres de la
forme (12n + 4) puisqu’il est impossible de distinguer, avec la seule pendule, des durées
qui différent de 12 unités (une heure). Pour la pendule, toutes ces durées sont équiva-
lentes, et la relation «les durées d et 4’ différent d’'un multiple de 12” est justement
une relation d’équivalence. «Notre horloge est, en quelque sorte, un additionneur qui
confond des durées équivalentes, au sens que nous venons de donner a ce mot. Son
arithmétique est la suivante: partant de 0, pour ajouter deux durées d et d” l'aiguille
tourne un certain nombre de fois (que nous ignorons), passe devant le nombre a,
correspondant a ce qui reste de la durée d aprés en avoir 6té le plus grand nombre
possible d’heures (prenons par exemple d = 3/, d'ota = 31 - 2 x 12 - 7), tourne encore



94 PIERRE BOUDON

Considérons I'espace/temps: il est formé d’éléments, mais ce ne
sont pas des atomes (substantiellement définis); nous dirons de
chacun de ceux-ci qu’il représente une «horloge» dont la multiplicité
est réglée par leur synchronie.

Comment sont agencées ces «horloges»? La théorie du Yin-
Yang en introduit une premiére forme qui se décompose par la suite
en une multiplicité (territoriale, pourrions-nous dire; voir la référence
aux pages 7-8 précédentes). Les Cinq Eléments, en ce qu’ils sont
étroitement liés a cette théorie, les organisent selon une cardinalité et
une saisonnalité. Mais cette décomposition générale peut recevoir
deux interprétations profondément distinctes comme nous allons
Voir.

Soit les deux schémas suivants:

®

ordre inclusif ordre intersectif

dont la différence sera nommée: «ordre inclusif» et «ordre inter-
sectif», la ligne pointillée correspondant au niveau de lecture d’une
territorialité.

quelques heures et s'immobilise sur le nombre 5. si la seconde durée était ¢’ = 44, on
peut calculer b, puisque la durée totale (d + d’), égale a 44 + 31 = 75 unités, peut se
décomposer en 72 unités (six heures) et 3 unités, d'oi b = 3. «Mais on aurait pu
procéder autrement: pour notre pendule, la durée d est absolument équivalente a a=7;
la durée d’ est équivalente a @’ = 44 - 3 x 12 - 8: d + d’ est donc équivalente a
a+a’=7+8=15;donca b =15-1x 12=3. En d’autres termes. dans ses additions,
notre horloge annule tous les multiples de 12 qu'elle peut trouver. Dans son arithmé-
tique, elle écrit: 7 + 8 = 3.»



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 95

Dans le premier, les parties s’'incluent (exclusivement) les unes
dans les autres, c’est-a-dire qu’entre elles — a un méme niveau de
décomposition — il n’existe pas de relation conjointe sinon par la
partie que les englobe. Il existe donc un sommet unique, S, qui les

Iy

réunit et correspondant a une frontiére ultime.

Dans le second, les mémes parties a un méme niveau d’analyse se
chevauchent les unes les autres; et cela, indéfiniment. Si on prend
comme point de vue la ligne imaginaire (ligne pointillée) d’une
territorialité, dans ce second cas il y a chevauchement des frontiéres
appartenant, tant a un niveau minimal qu’a un niveau maximal.
L’ordination de points selon la méme ligne imaginaire ne peut donc
étre semblable dans I'un et autre cas: séquentiel, dans un ordre
inclusif (séquentiel et en relation «de miroir», plus exactement) non-
séquentiel dans un ordre intersectif. On verra alors a quel genre de
conclusion nous ameéne cette remarque.

Disons briévement qu’a chacune de ces parties intersectives
correspond, non un décompte linéaire, mais un décompte effectué
selon les principes de I’«horloge» (cf. note 20).

5. Abordons maintenant les caractéristiques corporelles des
voies de I'énergie?! et les points qu’elles représentent sur la surface
du corps.

«Ces voies ne sont pas sans évoquer celles de la circulation de
I’eau a la surface de la Terre. En effet, de méme que ’eau aprés
la pluie est répandue sur toute la surface du sol, puis se
concentre en flaques, ruisselets, ruisseaux, riviéres, fleuves et
lacs, de méme I’énergie vitale, présente — comme nous I'avons
vu — dans tout le corps humain, se canalise en différents circuits
qui tissent un réseau: d’une part entre eux-mémes, d’autre part
entre eux et les régions organiques les plus profondes et les zones
les plus superficielles des téguments, circuits que l'on classe
actuellement en deux séries:

«une série de méridiens principaux (Tching-tcheng);
«une série de mérindiens secondaires (Lo Mo).

«Les méridiens principaux, au nombre de douze, constituent le
pivot de I'acupuncture et leur description fut motivée par la

21 GUILLAUME et al, p. 31, note.



96

PIERRE BOUDON

connaissance de la topographie des points cutanés dont, dés les
origines, on apprécia les qualités particuliéres.

«Disposés symétriquement par rapport a I’axe sagittal du corps,
ils parcourent la téte, le tronc, 'abdomen et les membres, tantot
sur la partie antérieure du corps, tantdt sur sa partie postérieure,
formant un systéme de circulation fermée (nous soulignons).
Chacun présente son trajet propre, son horaire énergétique
déterminé, et correspond a un organe, a une entraille ou a une
fonction dont il porte le nom:

«les méridiens correspondant aux cing organes, €tant comme
ceux-ci de nature Yin, sont: les mérindiens de, foie, poumon,
cceur, rate et pancréas;

«les mérindiens correspondant aux cinq entrailles, étant comme
celles-ci de nature Yang, sont les méridiens de: estomac, intestin
gréle, vésicule biliaire, gros intestin, vessie;

«les méridiens correspondant aux deux fonctions spéciales:
méridien «maitre du coeur, sexualité», de nature Yin, et méridien
de «triple réchauffeur», de nature Yang. (Soit, douze méridiens).

«Dans ces trajets, la circulation de I’énergie s’effectue suivant un
horaire immuable:

«dans les vingt-quatre heures elle évolue en une progression
invariablement centrifuge puis centripéte (nous soulignons) entre
le corps et les membres (cinquante fois le parcours total).

«Dans le méme temps, elle subit de deux heures en deux heures
une variation de son flux qui a chaque méridien octroie une
période d’activité maximum, et cette période de plénitude qui
correspond aux heures auxquelles se situent de préférence les
manifestations pathologiques inhérentes a la fonction sous-
tendue par ce méridien (..) conditionne aussi celle des meilleures
réponses 4 la thérapeutique par les aiguilles.

«Dans le méme temps encore, soumise a la loi d’alternance
universelle, elle subit de quatre heures en quatre heures une
mutation Yin-Yang ou Yang-Yin.

«Ainsi, en résumé, Iénergie:



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 97

Yin de 1h a Sh est en plénitude;
de 1h a 3h dans le méridien de: Foie (F),
de 3h a Sh dans le méridien de: Poumon (P),

Yang de 5h a 9h est en plénitude;
de 5h a 7h dans le méridien de: Gros Instestin (GI),
de 7h a 9h dans le méridien de: Estomac (E),

Yin de 9h a 13h est en plénitude;
de 9h a 1l1h dans le méridien de: Rate-Pancréas (RP),
de 11h a 13h dans le méridien de: Cceur (C),

Yang de 13h a 17h est en plénitude;
de 13h a 15h dans le méridien de: Intestin gréle (Ig),
de 15h a 17h dans le méridien de: Vessie (V),

Yin de 17h a 21h est en plénitude;
de 17h a 19h dans le méridien de: Rein (R),
de 19h a 21 h dans le méridien de: Circ-Sexualité (MSC),

Yang de 21h a lh est en plénitude;
de 21 h a 23h dans le méridien de: Triple réchauffeur (TR),
de 23h a 1h dans le méridien de: Vésicule biliaire (Vb).

«C’est au moment de la naissance que ’énergie — qui au cours
de la vie embryonnaire, a di suivre les lignes de force du
développement des organes (systémes et appareils sensoriels)
tracant ainsi ses douze vecteurs, et a puisé ses éléments dans
I'énergie maternelle — prend lors du premier cri et de la
premiére respiration (notion de souffle, de pneuma) toute son
autonomie dans le méridien du poumon.

«Dés lors le périple de I'énergie emprunte successivement chacun
des méridiens relié au suivant par une anastomose: (voir
initialisation précédente)

départ P—+Gl—=E——RP—C—Ig—V—

R — MCS — TR — Vb — F —




98

PIERRE BOUDON

B Mutation Yin-Yang

. Mutation Yang-Yin
——Meéridiens couplés
~-.—Meéridiens Yang

=——=Méridiens Yin

Horaire et mutations des méridiens principaux

«et 1a encore, comme dans le cycle des Cing Eléments (mais dans
un ordre différent) un méridien est la mére de celui qui le suit ou
le fils de celui qui le précede.

«Le méridien «Yin» de poumon (Chéou-Tae-Yin, porteur de 11
points):

«débute au centre de I’estomac,
«traverse le diaphragme,

«entre dans le poumon, la trachée, la gorge et redescend a la face
antérieure de l'aisselle, pour sortir a la surface cutanée en un
premier point: P 1;

«il passe alors sur la surface antéro-interne du bras et arrive au
niveau du coude (point P 5);



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 99

«chemine sur le milieu de la face antérieure de I'avant-bras puis
dans la gouttiére radiale (points P 7, 8, 9) et se termine a I'angle
interne du pouce (point P 11).

«Le flux énergétique venant du méridien du foie qui le précede
dans le cycle lui est parvenu en son premier point et un vaisseau
parti du septiéme point vers I'index établit la communication
avec le méridien Yang couplé: le méridien de gros intestin qui le
suit.

«Le méridien «Yang» de gros intestin: «Chéou-Yang-Ming
(porteur de 20 points):

«débute a l'angle extérieur de I'index, du c6té du pouce (point
GI 1);

«suit le bord supéro-externe du doigt, arrive au poignet (point
Gl 4 et 5);

«longe la face postérieure du radius, arrive au coude (point GI
11):

«passe a la face antérieure de I'épaule (points GI 14 et GI 15);

«puis au bord postéro-supérieur de l'articulation (point GI 16),
d’ou une branche gagne la face antéro-latérale du cou (points GI
17 et 18) pour finir sur la face a I'extrémité supérieure du pli
naso-génien (points GI 20);

«alors qu’une autre branche pénétre en profondeur dans le creux
sus-claviculaire pour gagner le poumon et le gros intestin.

«Le flux énergétique venant du méridien du poumon lui est
parvenu en son quatritme point, et un vaisseau parti du
vingtiéme point établit la communication avec le méridien de
I’estomac qui suit»??

Et ainsi de suite pour les dix autres méridiens.

Il n’est pas nécessaire (et la présentation eut été trop longue)
d’exposer I'ensemble de chacune de ces descriptions, préférant en cela
conserver une vue générale des rapports qu'entretiennent globalement
ces méridiens entre eux. Poursuivons,

22 Idem, pp. 31-36.



100 PIERRE BOUDON

— Zones de connexions des méridiens23

A) Connexions digitales des mains. B) Connexions céphaliques.
C) Connexions digitales des pieds. C) Connexions thoraciques.

«..La révolution recommence alors, I’énergic ne cessera de
cheminer qu’au moment de la mort, et 'on aura remarqué:
«d’une part, que,

«les six méridiens Yin sont disposés a la face interne ou antéro-
interne des membres, le sens de circulation de I'énergie y étant

23 Idem, p. 49.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 101

centrifuge dans les trois méridiens Yin des membres supérieurs,
centripétes dans les trois méridiens Yin des membres inférieurs;

«les six méridiens Yang sont disposés a la face externe ou
postéro-externe de membres, le sens de circulation de I’énergie y
étant centripéte dans les trois méridiens Yang des membres
supérieurs, centrifuge dans les trois méridiens Yang des membres
inférieurs.

«(Les méridiens dont les trajets se suivent sur les faces opposées
de chacun des membres sont ceux mémes des organes et
fonctions Yin-Yang «couplés» dans le tabeau de correspondan-
ces auxquels ils sont liés; de ce fait, ils sont dits «méridiens
couplés» (voir le schéma précédent, Horaire et mutations des
méridiens principaux)).

«D’autre part, que dans sa révolution I'énergie ayant cheminé
successivement dans deux méridiens Yin puis deux méridiens
Yang ne fait sa mutation spécifique qu’aux extrémités distales de
ces vecteurs: Yin-Yang au niveau des mains, Yang-Yin au niveau
des pieds.

«La proportion d’énergie dominante de chacun va ainsi aller en
augmentant de son extrémité distale vers son extrémité proxima-
le (doigts vers la face, orteils vers le thorax) ol elle atteindra son
maximum de spécificité, Yin au thorax, Yang a la face.

«Le sens de la variation spécifique n’est donc pas superposable a
celui de la circulation énergétique du circuit (nous soulignons):
de méme sens que celui-ci dans les méridiens Yang du membre
supérieur et les méridiens Yin du membre inférieur, elle est de
sens contraire dans ces méridiens Yin du membre supérieur et les
méridiens Yang du membre inférieur.

«D’autre part, encore, que cette variation rapidement progres-
sive des extrémités vers le coude ou le genou est affirmée et
pratiquement stable dés qu’elle atteint ces articulations.

«Enfin, il faut noter que, en méme temps que cette notion
linéaire, intervient une notion de niveau et de plan:

«les méridiens Yang forment trois plans superficiels: Tae Yang
(Yang superficiel), méridiens intestin gréle — vessie; Chao- Yang
(Yang moyen), méridiens triple-réchauffeur — vésicule biliaire;
Yang-Ming (Yang profond), méridien gros intestin — estomac.



102 PIERRE BOUDON

r
-~

P
~2Umon,
@y,

Ce,,

g
g
-
{
/

Tae inn  Tsiue inn Chao inn
Inn Inn moyen innprofond

superficiel *

Tae yang Chao yang Yang ming
Yang Yang moyen Yang

superticiel profond

©
®
£
]
w

\ \
N \ \
A \ [y

— Circulation de I'énergie. Les trois Yang. Les trois YinZ*
Le schéma se lit de gauche a droite
La gauche représentant le superficiel et la droite la profondeur

24 Idem, p. 51.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 103

«Les méridiens Yin forment trois plans profonds: Tae Yin (Yin
superficiel), méridiens rate — poumon; 7Tsiue Yin (Yin moyen),
méridiens fole — maitre du cceur-sexualité; Chao Yin (Yin
profond), méridiens rein — cceur.»?’

6. Reprenons (c) précédent, mentionnant le produit du corps sur
lui-méme comme pratique médicale, en référence également au
systeme des valeurs ( Yin-Yang Cinq Eléments) articulant microcosme
et macrocosme,

(g)

[E™x g™ eM=e[M]
M: méridiens

nous lui faisons correspondre un ensemble de méridiens:

(g)

5 + 1 (yang) — le | correspond au méridien
E=12M ou particulier «triple réchauffeur»,
S + 1 (yin) — le 1 correspond au méridien
particulier «maitre du cceur — sexualité»

et dont Pordre est successivement:
Al Ags Az, Ay, As, Ag,
B. By, B3, B4, Bs, Bg,

étant soit yin soit yang;

Ces méridiens ont un sens (une orientation), une amplitude (mesure
d’une variation) et se composent entre eux origine et extrémité d’'un
méridien se composent avec extrémité et origine de deux autres,
connexes). Toute proportion gardée, on peut les comparer a des
vecteurs (ceux-ci ayant, orientation, mesure angulaire et produit
vectoriel) et parler d’«espace vectoriel» bien que la forme de cet
espace soit trés différente dans le cas de méridiens et dans celui de
vecteurs.

25 Jdem, pp. 48-50.



104 PIERRE BOUDON

Un méridien est un intervalle borné ayant une origine et une
extrémité:
(:4)
—
M=e.e.
i
il correspond également & une somme de points (ordonnés),
Vi —
M = z eiej

subissant une intensité (mesure d’une variation de I'influx énergé-
tique, voir auparavant),

X =n
v —
M= Z eiej

X =0

X = 0,... n, amplitude énergétique suivant la courbe (voir aupa-
ravant):

doigts ¥
'8 coude ou
genou

l'intensité croit des doigts jusqu’au coude ou au genou puis se
stabilise en allant vers les organes et les entrailles.

La composition de deux méridiens correspond a la liaison de
I'origine de I'un (suivant) a 'extrémité de 'autre (précédent); si on
rapporte cette composition au sens des méridiens ainsi qu’a leur
variation énergétique, on observe une inversion de ces deux sens
pour la moitié d’entre eux:

(gilf)
X=n
—_—
2. i
X=o0
-
MM =
X=n
e
z °ie;
X=o

interpolation des indices i, j.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 105

rappelons: «de méme sens que celuici dans les méridiens yang
du membre supérieur et les méridiens yin du membre inférieur, elle
est de sens contraire dans les méridiens Yin du membre supérieur et
les méridiens Yang du membre inférieur.

L’ordre des couplages de deux méridiens donnera la suite:

(départ) B| h A], A2 - Bz, B3 = A3, A4 = B4, BS - A5, A6 - B6’
(P) (G () (RP)(©O) (g (V) (R) (MSCKTrR)(Vb) (F)

soit les rapports:

A - B ou B - A (vang-yin ou yin-yang)
que lon peut écrire:

AAB

en se référant a (d) précédent mentionnant I'existence de zones
transitionnelles ou points de mutation yang-yin et yin-yang dans le
cycle journalier;

soit:

A, A" ou B, B’
autrement écrit, selon (d):

A AA”ou BAPB
Mis a part ces deux types de relation, nous avons l'existence de
«méridiens couplés» (voir diagramme de la page 98); ceux-ci relient
la transition de deux méridiens Yin (B, B’) a celle de deux méridiens
Yang (A, A’).
Nous écrirons alors:

AVB=(AAA)V(BAB)

Dans cette formalisation, nous retrouvons les principales lois du

Tao (cf. (d)).

Considérons maintenant cet ensemble de méridiens associé a
un horaire qu’il détermine; par exemple, dans le cycle journalier
nous avons une alternance générale régie par les lois du yin-yang
(rapports yin-yin, yang-yang yin-yang, yang-yin; yin, yin-yang, yang
etc). Ce cycle journalier se décompose ainsi non en heures (comme



106 PIERRE BOUDON

unités minimales de temps) mais en double heures (périodes mi-
nimales dans le diagramme de la page 98).

Si nous appliquons les lois des Cinq Eléments, cycles Cheng et
Ko, correspondant a une alternance saisonniére, nous obtenons un
chevauchement de ces premiers cycles yin-yang avec les seconds.
Enfin, l'ensemble de ces lois forme une composition annuelle,
laquelle redonne les lois journaliéres comme celle d’'une dimension
historique de la personne.

Toutefois, cette derniére dimension ne peut étre comparée a ce
que nous entendons par histoire, dimension linéaire et progressive
(ou accumulative), I'Histoire, dans la pensée traditionnelle chinoise
n’ayant pas de sens orienté; le temps n’est pas une accumulation de
faits ou une tension vers un but défini mais une reproduction
incessante de cycles journaliers, saisonniers, annuels, tous équivalents
finalement. L'ordre, ainsi, n’est pas linéaire, inclusif, mais intersectif
(cf. (f) précédent); chaque cycle élémentaire correspondant a autant
d’«horloges» mises en correspondance selon les principes de cet
ordre (intersectif) et dont le temps correspond a un réglage général.

Dans ce cas, chaque méridien correspond a la ligne pointillée de

(.

Lorsqu’il y a «crise», déréglage (par excés ou manque, voir (e)
précédent), la pratique médicale consiste a rééquilibrer ces différentes
«horloges» entre elles comme un horloger qui avancerait ou retarde-
rait certaines aiguilles pour les mettre en accord. Dans cette optique,
prévenir la crise, le déréglage, est aussi important (sinon plus) que
I'intervention.

L’ensemble des méridiens forme — voir les deux figures
précédentes tirées du livre L’Acupuncture (zones de connexions et
circulation de I'énergie) — un principe territorial associé a cet
ensemble de cycles temporels réglés par I'ordre intersectif (f); cette
territorialité correspondant, au niveau des méridiens, a un ensemble
de lignes pointillées reliées par leurs extrémités.

Nous pouvons ainsi en dresser la carte comme schéma topolo-
gique appliqué au corps et c’est ce dont rendent compte les deux
figures précédentes puisqu’en sorte elles sont une «abstraction» de ce
corps — mais abstraction représentant les lois énergétiques de celui-
ci.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 107

Voyons alors du coté des propriétés du Yin-Yang, associées a
celles des Cinq Eléments; nous les avons seulement présentées sous
leur aspect logique ou temporel. Considérons-les comme formes d’un
espace:

Yang

(h)

chemin périphérique:
lois du Yin, Yang

chemin central:
\ lois des Cinq Fléments

Yin

Ce graphe, bien que distinct des deux figures précédentes, leur
est cependant superposable.

Au centre, la terre.
Nous avons un cycle régulier Yin-Yang (annuel ou journalier, cf.
(¢")) et un cycle Cing Eléments, tous deux ayant méme sens.

Ces deux cycles sont couplés, nous le savons, mais de plus les
Cinq Eléments peuvent étre traduits en termes de yin et de yang
(cf. (¢7)), I'inverse n’étant pas constaté; c’est pourquoi, le cycle Yin-
Yang «domine» le cycle Cinq Eléments.

Le centre unife les deux cycles, chaque élément étant le composé
des quatre autres (cf. (¢”)); c’est pourquoi le graphe est subdivisible
indéfiniment (lignes pointillées autour d’un des points du graphe (h)).

Toutefois, nous ajouterons que ce graphe n’est pas planaire, c’est
a dire qu’il ne peut étre rabattu dans un plan comme pourrait le
laisser croire la représentation (h) présente; les Cinqg Eléments ne
sont pas plus «centraux» que le Yin-Yang n’est «périphérique». Le



108 PIERRE BOUDON

centre, la rerre, est a la fois centre et périphérie puisque procédant
des mémes principes de composition; les pdles ne sont jamais la
représentation d’unités mais de dualités, étant toujours formés de Yin
et de Yang (Yin et Yang dont indissociables bien qu’il existe un pole
majeur Yin et un pdle majeur Yang, cf. (¢)).

Bref, et nous retrouvons la le sens des deux figures précédentes
tirées du livre L’Acupuncture (révélant aucune «centralité»), le gra-
phe (h) forme un «corps» (un volume) bouclé sur lui-méme (et non
étalé sur une surface), n’ayant qu’un sens d’orientation, ne départageant
pas un centre d’une périphérie, un superficiel d’'un profond, un
antérieur d’un postérieur; graphe non planaire ne pouvant corres-
pondre a un plan euclidien (opérant ces partages) mais seulement a
un plan mcebien (surface close et unilatére de la bande de Maoebius).

Ce que nous traduisons la en termes mathématiques, c'est la
forme d’un espace dont procéde 'organisation des méridiens.

Nous parlions précédemment, a leur sujet, de vecteurs; on voit
ainsi qu’ils sont comparables (orientation, mesure d’une amplitude,
lois de composition) mais ressortissent d’une forme distincte d’espa-
ce: bouclée et non étalée, fermée et non ouverte, sans point d’origine
et non avec. En termes énergétiques, implosif et non explosif.

Notons enfin que cette différence de plan euclidien a plan
meebien pourrait étre rapprochée de celle entre ordre inclusif — le
plan euclidien y répondrait — et ordre intersectif.

7. Abordons enfin la description des «points» d’acupuncture
proprement dits.

«C’est grice a la constation de leurs qualités trés spéciales que
ces points du revétement cutané corporel contribuérent a
I’édification de la thérapeutique par les aiguilles. Ils ont: «la
propriété de devenir douloureux, soit spontanément, soit a la
pression, en des régions électives parfois proches, mais parfois
fort éloignées d’'un organe malade (nous soulignons), régions
sur lesquelles ils se groupent en séries linéaires toujours les
mémes lors de l'atteinte des mémes organes ou des mémes
fonctions;

«la possibilité, lorsqu’on les irrite (et l'aiguille de I'acupuncteur
en dirige et régle l’irrita;ion), de déterminer un effet curatif sur
les troubles observés.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 109

«Leur existence est indéniable, le malade souvent les signale lui-
méme, et le médecin les met en évidence par rapport a des
repéres anatomiques rigoureux.

«Au nombre de huit cents — dont la plupart sont des points
bilatéraux — ils se qualifient a la fois sur le plan physique,
physiologique, et sur le plan psychique dont chacun des méri-
diens porte .un reflet, par deux ordres d’actions: une action de
commande directe de I'énergie qui découle objectivement de la
systématisation de la circulation énergétique telle que nous
l'avons décrite; une action symptomatique dont les Chinois
n'ont pas codifié la modalité de transfert énergétique, mais dont
on est en droit de penser (...) que les termes sont en résonance
harmonique ave ceux de la précédente et (...) qu’ils répondent a
des déséquilibres types.

«Certains de ces points possédent I'une et I'autre qualification.
Certains ne possédent que I'une d’elles. '

«L’action de commande directe de I'énergie, principe essentiel
d’un traitement par les aiguilles et élément capital de la durée du
résultat obtenu, est assurée:

«par des points qui sont communs a tous les méridiens et ont sur
ceux-ci une action identique; ce sont, sur le trajet méme des
méridiens:’

«les soixante points antiques ou points élémentaires qui sont de
grande valeur car tous situés sur I'extrémité distale des membres
dans la zone ou I’équilibre énergétique est le plus instable, donc
ou il est le plus facile de le modifier, tous échelonnés dans le sens
de l'augmentation de I’énergie dominante de chacun des méri-
diens qui, nous l'avons dit, croit a partir de cette méme extrémité
distale et, dans cette «échelle de rapports», disposés selon le
cycle des Cinq Eléments (ils seront d’un emploi aisé par la régle
du cycle Cheng ou du cycle Ko dans la correction de la plupart
des déséquilibres énergétiques dans I'un ou lautre sens).

«Alignés entre les extrémités des doigts et le coude (segment
terminal des méridiens Yin, segment d’origine des méridiens Yan
du membre supérieur), entre les extrémités des orteils et le genou
(segment terminal des méridiens Yang, segment d’origine des
méridiens Yin), ils sont au nombre de cinq par méridien: «le
point Tsing, point des extrémités des mains et des pieds, premier



110

PIERRE BOUDON

ou dernier point des méridiens selon qu’il s’agit d’un méridien
centrifuge ou centripéte; point de changement de polarité de
I’énergie;

«le point Yong, second ou avant-dernier;

«le point Yu, troisitme compté a partir du début ou de la fin du
méridien, excepté pour le méridien de vésicule biliaire ou il est le
quatrieme;

«le point King, situé juste au-dessus des poignets et des chevilles;

«le point Ho, situé au niveau des coudes et des genoux, a partir
duquel I’énergie est stabilisée.

«Leur rapport avec les éléments varie selon la nature des
méridiens; en effet, le flux énergétique aborde aux premiéres
heures du jour (de méme que I'énergie saisonniére naissante
aborde le printemps) comme méridien Yin le méridien du foie (1
heure), correspondance: bois, printemps, comme méridien Yang
(5 heures) le méridien du gros intestin, correspondance: métal,
automne; ils ont donc pour correspondances:

«le point Tsing, pour les méridiens Yin: bois et printemps; pour
les méridiens Yang: métal et automne;

«le point Yong, pour les méridiens Yin: feu et été, pour les
méridiens Yang: eau et hiver;

«le point Yu, pour les méridiens Yin: terre et canicule; pour les
méridiens Yang: bois et printemps;

«le point King, pour les méridiens Yin: métal et automne; pour
les méridiens Yang: feu et été;

«le point Ho, pour les méridiens Yin: eau et hiver; pour les
méridiens Yang: terre et canicule.

«Du cycle de ces points capitaux, certains auteurs, du fait qu'un
méridien regoit I'énergie de celui qui le précéde et la transmet a
celui qui le suit, ont déduit la qualification de points souvent
utilisés en Occident:

«le point dit de «tonification», point sur un méridien donné de
’élément correspondant & son méridien «mere» qui est censé «le
nourrir»;



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 111

«le point dit «de dispersion», point sur ce méridien «fils» qui est
censé se nourrir de lui.

«Par exemple pour le méridien Cceur: son méridien «mére»
dans le cycle Cheng des éléments étant le méridien du foie =
élément bois = point Tsing, son point de tonification sera son
point Tsing = neuviéme point; son méridien «fils» étant le
méridien de la rate et pancréas = élément terre = point Yu, son
point de dispersion sera son point Yu = septiéme point.

«Mais, en fait, 'usage de ces points ne consiste qu'en une
acception partielle de la regle des Cinq Eléments que certains
acupuncteurs débutants utilisent ainsi sans le savoir.

«Aprés les soixante points antiques, nous avons les points
«Yunn’ ou points «source» qui ont pour caractére essentiel une
action directe sur l'organe ou la fonction méme auxquels est lié
le méridien. Ces points coincident avec les points Yu ou points
terre en ce qui concerne les méridiens Yin, ils répondent au point
consécutif au point Yu pour les méridiens Yang. Spécialement
indiqués en présence de symptdmes organiques, ils renforcent en
outre 'action des points précédemment décrits.

«Font suite les points «Lo» ou points de «passage», points de
départ des vaisseaux Lo dont le réle est d’établir I’équilibre entre
deux méridiens d’organes couplés dont I'un serait en exces. Ils
sont situés soit entre les points Yu et King, soit entre les points
King et Ho.

«Enfin, les points «Penn» ou points «horaires» qui correspon-
dent au point de I’élément auquel est 1ié I'organe dans le tableau
des correspondances et dont on obtiendra les meilleurs résultats
si on les pique a I'heure de l'influx énergétique maximum du
méridien » 26,

8. Ainsi, avec cette derniére présentation, rencontrons-nous
I'«empiricité » du corps puisqu’entre ces différentes qualités de
points et ce dernier en son entier nous obtenons une équivalence
— le corps congu comme recouvrement par un ensemble de
points.

26 Idem, pp. 58-63.



112 PIERRE BOUDON

Nous écrirons:

(1)
m m
2" € E
ces points exprimant une douleur ou non,
+
m -
m_ ml-]

«+» représentant un état de sensibilit¢ a la douleur,
«-» représentant I'état contraire.

La douleur est le signe (symptome) d’un déséquilibre physiologique
général (voir (e’) précédent), répondant soit & un exces énergétique,
soit 2 un manque.

Le corps; les points du corps; les méridiens forment ainsi
I’ensemble des parties du corps dont les organes/ entrailles ne sont
que des éléments au méme titre que les points de la surface cutanée

i)
E[M M] P(E™

soit la décomposition du corps en parties selon 'ordre intersectif (f)
précédent; chaque méridien est formé par une somme de points
disposés selon un certain ordre et un influx énergétique transmis par
ceux-ci (voir (g”’) précédent), soit:

m

~ _ m
M—..ef <eg

<C <e < ...

Nous pouvons classer les points selon les distinctions (topolo-
giques) suivantes:

extrémités / lignes / surface

(les plus importants) (sur méridiens) (voisinage ou méme
hors méridien)



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 113

de plus, nous ajouterions que certains points,

sont universels (a I'ensemble des méridiens),
d’autres, particuliers (& un méridien ou deux),
enfin, certains sont singuliers.

Ainsi, a partir de la qualification des ces points, pouvons-nous
recomposer la carte (le réseau) générale des meéridiens dont nous
savons que la forme topologique n’est pas un plan euclidien mais
moebien (surface unilatére orientée, sans centre ni périphérie).

Ce qu’il nous faut retenir de cette présentation sommaire des
points d’acupuncture, c’est leur «effet a distance»; certains (essen-
tiellement localisés sur la surface) n’ont qu’une action «de voisinage»,
mais généralement I'ensemble posséde cet effet a distance, principe
d’une causalité échappant en partie a une conception occidentale du
corps.

Un schéma du genre suivant permettrait d’en rendre compte,

(i)

sens d’orientation
d’'un méridien

f NG

organe / divers points
entraille d’acupuncture

L’effet thérapeutique sur un organe ou entraille correspond, non
a un effet «de voisinage» (localisé dans sa proximité), mais a un effet
a distance de plusieurs points distribués le long du méridien. C’est un
point d’intersection de leurs effets que nous rapprocherions de I'ordre
intersectif ((f) précédent) général définissant la forme d’ensemble du
méridien. Mathématiquement, nous pourrions parler d’un point
d’accumulation?’ de T'ensemble M (méridien).

27 Dictionnaire raisonné de Mathématiques, A. WARUSFEL, art. «Topologie»,
( :408-409). « Un élément a de E, appelé point ou vecteur (si E est vectoriel) est un



114 PIERRE BOUDON

Conclusion: le corps et la représentation de l'espace.

Il nous faut nous arréter la, bien que nous n’avons pu donner de
cette conception particuliére du corps et de sa pratique médicale
I'ensemble d’informations nécessaire permettant d’en offrir une
description compléte; nous n’avons parlé que des méridiens prin-
cipaux (cf. douze), laissant de c6té les méridiens dits «secondairesy,
ou les méridiens dits «merveilleux» (I'ensemble constitue a peu prés
une cinquantaine) dont cependant les principes (topologiques et
énergétiques) restent semblables aux premiers — ils n’ont fait que
complexifier le réseau.

Nous n’avons parlé que des points les plus communs (les points
dits antiques) bien que cette médecine en ait recensés huit cents; des
types d’énergie (d’alerte ou symptdmale, par exemple) n’ont pu étre
qu'évoquées. Enfin, nous ne pouvions aborder la question du
diagnostic dans son ensemble (comme par exemple la théorie des
pouls; la classification des maladies, qu’'elles soient d’ordre physique
ou psychique).

Ainsi, qu’avons-nous cependant appris?

Je pense a I’étrangeté que nous révéle cette pratique ou la peau,
la surface cutanée, est aussi «expressive» que l'intériorité du corps;
que lorsqu’il y a perturbation organique, il n’y a pas lieu de 'ouvrir
et d’en Oter, d’en substituer, divers éléments.

Nous avons également appris que ce corps a sa place dans le
cosmos, régis selon des valeurs qui leurs sont communes (la théorie
du Yin, Yang; des Cing Eléments).

Nous avons appris que le corps n’est pas un matériau brute (une
donnée naturelle) mais qu’il est le résultat en tant qu’objet d’une
médecine d’une conception abstraite, et c'est en cela quil y a
distinction de pratiques entre la médecine occidentale (dans sa
tradition galienne) et la médecine chinoise; conception que nous
avons pu interpréter en termes mathématiques (topologiques, essen-
tiellement) et ou le hasard n’a que trés peu de place.

Ainsi, cette conception définit un déterminisme dont les prin-

cipes de causalité sont trés différents de ceux d’une pensée occiden-

point d'accumulation d’un sous-ensemble F de E, s'il existe un élément b de F distinct
de a dans tout ouvert contenant a (on ne suppose pas a dans F).



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 115

tale. Une question se pose: en parlant de déterminisme, pourrions-
nous songer a définir une «grammaire» du corps, et — dans ce cas —
qu’elles en seraient les formes? Est-ce la «théorie» du Yin, Yang, des
Cinq Eléments, leurs cycles, qui a permis de découvrir ces propriétés
du corps (énergie, méridiens, points d’acupuncture), ou bien est-ce de
leur observation empirique (mais encore faut-il choisir adéquatement
les «données») que cette médecine en a induit ces propriétés
générales? En fait, «théorie» et «pratique» ne sont pas dissociables,
mais si nous voulons parler d’un mode de composition comparable a
une grammaire, encore faut-il savoir choisir les termes initiaux, leurs
modes de dérivation vers des termes finaux qui sont des éléments
«concrets» — soit, relevant tous d’'un méme ordre.

Cette grammaire supposée, suivant 'ordre adopté par la pensée
chinoise, rassemblerait les considérations suivantes:

0]
régles de dérivation { différence entre pdles

Yin Yang différence entre «niveaux»
(référence a (d-d’)),

LOGIQUE { équivalence avec Cing Eléments
(référence a (e-e”)).

cycles Yin, Yang référence a (e’-g’-g”’)).
cycles Cinqg Eléments (référence a (e”’)),

espace troué, unidirectionnel, unilatére,
ni centre ni périphérie,

TOPOLOGIE ni surface ni profondeur,

ni antérieur ni postérieur,

(référence a (h-f-i”)),

méridiens (référence a (g-g”-g”’-i’)),

CORPOREL ‘

points d’acupuncture (référence a (i-i’-i”),

résultats généraux:

rapports d’équivalence entre série de points,
rapports d’équivalence entre série de méridiens,
rapports d’équivalence entre corps et environnement.



116 PIERRE BOUDON

Ces résultats généraux, correspondant a une opération de
«synthése» par rapport a I’ordre de dérivation de la grammaire (j), ne
sont pas sans faire penser a P'aspect «transformationnel» d’une
grammaire linguistique (générative-transformationnelle?8), mettant
en correspondance diverses suites de termes exprimant entre elles des
rapports paraphrastiques.

Toutefois, la différence profonde entre de telles grammaires
linguistiques et cette grammaire présente résiderait dans 'ordre de
dérivation: séquentiel dans le cas des premiéres, non-séquentiel
comme nous l'avons vu dans le cas présent. En effet, la dérivation
«de base» (les deux premiéres régles) doit définir en méme temps,
deux péles (Yin, Yang), cing termes (les Cing Eléments), trois
niveaux (celui du Tao, celui du Yin et Yang principaux, celui du yin
et yang secondaires); trois expressions dissemblables.

Ainsi qu’entend-on par grammaire non-séquentielle? Dans une
grammaire linguistique, les dérivations des. phrases partent toutes
d’un axiome unique (noté P en général) dont s’en déduisent toutes
les formes syntagmatiques particuliéres. Ici, nous n’avons pas un
axiome initial mais deux (le Yin et le Yang), tous deux s’impliquant
mutuellement et se composant a un deuxiéme niveau de génération
pour produire les Cinq Eléments — eux-mémes renvoyant a des
termes «concrets» comme les méridiens, les organes/entrailles, les
points.

Considérons fictivement un tel type (non-séquentiel) de gram-
maire?:
(k) les deux axiomes initiaux seront,
S=T
T=S5S

(vin, yang, peu importe)

28 Telle que définie par I'école chomskienne.

29 Notions sur les Grammaires formelles, M. GROss & A. LENTIN, (1967: 77, ss.).
A voir pour de plus amples détails sur ces différences entre grammaire séquentielle
et grammaire non-séquentielle.



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 117

puis

bThb
T=aSa

ils s’impliquent mutuellement; de plus, nous devons départager
un «grand» yin d’un «petit» yin, un «grand» yang d’un «petit»

yang,

T=b eb
e (élément neutre, permettant la réunion) pourra alors définir
I’élément «terre» de «pure nécessitér,

€ = «terren»

avec la relation d’ordre
+ - -+
ab —» ab
(et inversement)

(voir (e) précédent), cycle basé sur la combinatoire des quatre
poles: Sud, Nord, Est, Ouest (ou saisonniérement: Eté, Hiver,
Printemps, Automne), lequel incluant I'élément neutre e redon-
nera la composition des Cing Eléments.

On peut alors en un deuxiéme temps construire abstraite-
ment la table des combinaisons dont e est l'invariant:

e représentant a la fois I’élément «terre» et le mode de
composition des autres éléments entre eux; un «élément» n’est
donc pas une entité mais une dualité.

Nous ne prétendons pas que les cinq régles de (k) — en omettant
les deux premiéres qui sont réintégrées dans les deux suivantes —



118 PIERRE BOUDON

restituent au complet I'ensemble des propriétés logiques, topolo-
giques, corporelles, résumées en (j) précédent; en appliquant toutefois
ces régles, le lecteur jugera du parallélisme entre leurs modes de
dérivation et celles de la théorie du Yin-Yang et des Cinq Eléments
associés, la «grammaire» (k) mettant assez bien en valeur les
distinctions principales que nous avons retenues: niveau des principes
(S, T), deux podles s’impliquant mutuellement, différenciation en
niveaux (S, b,b) (T, a,a), production des Cinq Eléments par adjonction
de I'élément neutre (e) qui, rappelons-le, correspond a une place
strictement fictive (mais de pure nécessité logique: la «terre»).

Revenons enfin au premier axiome (a) de cette étude de
I'acupuncture, différenciant les notions de microcosme et de macro-
cosme. Comme nous I'avons signalé, elles sont en correspondance
mais le microcosme n’est pas une «partie» du macrocosme, partie
ultime de celui-ci par exemple. Ils forment alors un méme «ensem-
ble» dont I'un est I’«envers» de 'autre — «envers» et «endroit» dans
une continuité topologique référée a un espace maoebien (voir le point
TOPOLOGIQUE de (j)). Nous dirions alors de ceux-ci qu’ils sont a
la fois les composants d’un méme ensemble mais qui se dédouble sans
cependant se scinder: opération de coupure sur la bande de Mcebius
produisant non deux bandes séparées mais un nceud.

C’est toute la différence d’avec une conception occidentale de
I'espace ou la coupure ne produit pas un lien mais une séparation3?
— séparation permettant I'inclusion.

Considérons a la suite de (b-b”) les deux équations suivantes:

(1) Représentation du corps chinois,

E:-r PE. x; @) E:-I

représentation du corps occidental,

m M
EMI_I. P(E, Xi,¢). Em2

30 Voir par exemple notre article sur une conception amérindienne de I'espace
dans Anthropologie et Société, Vol. 2, n° 2 (Québec).



REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 119

m est mis pour «microcosme»

M est mis pour «macrocosme»

[ est mis pour un ensemble de «données» (le corps, par ex.)
P est mis pour l'ensemble des parties sur cet ensemble,

x. est mis pour élément générique,

¢ est mis pour I'élément vide (ou neutre, e),

E est enfin mis pour l'ensemble conjoint ou disjoint d’un «microcosme»
et d’'un «macrocosmen.

Dans la pensée chinoise, le macrocosme est I'«endroit» d’un
«envers» microcosmique comme celui est '«endroit» d’un «envers»
macrocosmique — leurs liens étant le réseau de méridiens qui couvre
la surface corporelle comme la surface cosmique (terre, atmosphére,
ciel).

Dans la pensée occidentale, le corps peut étre I'image du cosmos
(m;, M-1) mais en méme temps s’en dissocie comme corps parti-
culier dans celui-ci — dissociation qui I'inclue dans ce cosmos comme
dans un autre corps (agissant comme «macrocosme» pour ce
«microcosme»; M, m; ou m,, m,). Inclusion et dédoublement, mais
dans cette derniére opération on ne peut plus lire le rapport continu
entre un «envers» et un «endroit», un «interne» et un «externe». Le
«découpage» d’'un ensemble de «données» (comme le corps, par
exemple) ne répond donc pas au méme ordre (ce fut la différence
notée en (f) entre un ordre inclusif et un ordre intersectif).

Dissymétrie qui sera génératrice d’une toute autre logique.

REFERENCES

BouDON, Pierre,
1978 «Conception sémiotique d’un espace; un modéle amérindien de I'univers».
Anthropologie et Société, vol. 2, N° 2, pp. 113-139.

FAUBERT, A.
1974  [Initiation a l'acupuncture traditionnelle. Paris: Belfond.

FoucauLt, M.
1963  Naissance de la clinique, une archéologie du regard médical. Paris: P.U.F.



120 PIERRE BOUDON

GRANET, M.
1929 La Civilisation chinoise. Paris: Albin Michel.

1950 La Pensée chinoise. Paris: Albin Michel.

GROSS, M. et A. LENTIN
1967 Notions sur les grammaires formelles. Paris:

GuILLAUME, M. J., J. C. de TiMmOwsKkI et M. FIEVET-IZARD
1975 L’Acupuncture. Paris: P.U.F., collection Que sais-je?

LADRIERE, J.
1957 Les Limitations internes des formalismes. Paris: Gauthier — Villars.

PAPERT, S.
1967 «Structures et catégories» in encyclopedie de la Pléiade: Logique et connais-
sance scientifique. Paris: Gallimard.

PIAGET, J.
1968 Le Structuralisme. Paris: P.U.F., collection Que sais-je?

WARUSFEL, A.
1969 Les Mathématiques modernes. Paris: Seuil. «Topologie» in Dictionnaire
raisonné de mathématiques.

PUBLICATIONS
MONOGRAPHS /| MONOGRAPHIES — DICTIONARIES / DICTIONNAIRES

Arctic Townsmen by John and Irma Honigmann. 1970. $8.50
Atii. Parlez Esquimau par E. Trinel. 1970. $9.00
Community Development in Canada by A. J. Lloyd. 1967. $2.50

Conflict in Culture: Problems of Developmental Change among the Cree. Edited by
N. A. Chance. 1968. $3.25

Cooperatives. Notes for a Basic Information Course by A. Sprudzs. 1966. $2.00
Dictionary English-Eskimo / Eskimo-English by A. Thibert. 1970. $6.00
Dictionnaire frangais-eskimo / eskimo-frangais par A. Thibert. 1955. $4.50
Indians in the City by M. Nagler. 1970. (2nd printing, 1973). $3.50

Kabloona and Eskimo by F. Vallée. 1967. $5.50

Metis of the Mackenzie District by R. Slobodin. 1966. $4.50

The Most Ancient Eskimos by L. Oschinsky. 1964. $3.50

THE CANADIAN RESEARCH CENTRE FOR ANTHROPOLOGY — ST PAUL UNIVERSITY
LE CENTRE CANADIEN DE RECHERCHES EN ANTHROPOLOGIE — UNIVERSITE ST-PAUL



	Contents
	p. [73]
	p. 74
	p. 75
	p. 76
	p. 77
	p. 78
	p. 79
	p. 80
	p. 81
	p. 82
	p. 83
	p. 84
	p. 85
	p. 86
	p. 87
	p. 88
	p. 89
	p. 90
	p. 91
	p. 92
	p. 93
	p. 94
	p. 95
	p. 96
	p. 97
	p. 98
	p. 99
	p. 100
	p. 101
	p. 102
	p. 103
	p. 104
	p. 105
	p. 106
	p. 107
	p. 108
	p. 109
	p. 110
	p. 111
	p. 112
	p. 113
	p. 114
	p. 115
	p. 116
	p. 117
	p. 118
	p. 119
	p. 120

	Issue Table of Contents
	Anthropologica, Vol. 21, No. 1 (1979) pp. 1-120
	Volume Information
	Front Matter
	Introduction: Le corps et le soi [pp. 3-7]
	Le rite est dé-corps [pp. 9-22]
	La représentation du corps dans la publicité [pp. 23-41]
	Guérison et ethno-étiologie populaire [pp. 43-72]
	La représentation du corps dans la pensée et la médecine chinoise [pp. 73-120]
	Back Matter





