
 La representation du corps
 dans la pensee et la medecine chinoise

 PIERRE BOUDON
 Universite de Montreal

 SUMMARY

 In this paper, we have tried to define the concept of the body
 implicit in the medical practice of China acupuncture.

 This conception is holistic in that it is linked to the cultural
 patterns which form Chinese thought with its theory of Yin-Yang
 and the Five Elements.

 Consequently, two kinds of medicine ? occidental and Chinese
 ? appear to be incomparable in the sense that each of these systems
 of thinking organizes and / or shapes the physiology of the body
 according to distinct principles.

 Qu'est-ce que le corps, quels sont ses liens au monde, a la
 societe? Que represente la cure lorsque celui-ci est affecte (notion de
 ? maladie? et comment y remedie-t-on? Questions tres larges ? dont
 nous ne pourrons ?traiter? que quelques aspects ? impliquant
 1'ensemble des presupposes d'une culture comme systeme de repre
 sentation. Ici, on partira de la ?pensee chinoise ?' dans le but de
 presenter une perception exogene (autre, etrangere) du corps occi
 dental tel que defini par sa medecine.2 Tres succinctement ? on
 montrera qu'a propos de celui-ci, nous n'avons pas une conception
 anthropomorphique mais cosmomorphique liant monde, societe,
 corps, en un jeu de correspondances; que celui-ci n'est pas decoupe
 en ?morceaux?, ouvrant la voie a une chirurgie; segments isolables

 1 La Civilisation chinoise, M. Granet, Albin Michel (1929); La Pensee chinoise,
 M. Granet, Albin Michel (1950), classiques en la matiere.

 2 Naissance de la clinique, une archeologie du regard medical, M. Foucault,
 P.U.F., (1963).



 74 PIERRE BOUDON

 definissant une anatomie puis une physiologic Dans celui-ci on ne
 peut distinguer un soma d'une psyche; des centres (coeur, cerveau)
 actifs, et des peripheries (membres) passives; celles-ci ne sont pas des
 extremites (terminaisons) ou s'acheve le corps. Bref, celui-ci (en sa
 peau) se presente, a la fois, comme surface et profondeur. Peut-on
 alors parler du corps comme espace clos?

 Nous aborderons ici plus particulierement les problemes de ce
 qui est nomme ?acupuncture?3, pratique medicale de ce que Ton
 pourrait designer comme une semeiologie medicale si ce terme n'avait
 pas l'acception restreinte qu'on lui donne comme etude des sympto
 mes, simples epiphenomenes organiques d'un ?fond? cache.

 1. Deux axiomes, au depart, de cette pensee,

 (a) ?le corps est a l'image du monde?
 ?le monde est a l'image du corps?

 lesquels expriment une parfaite reciprocity mais dont il n'est pas dit
 qu'ils s'appliquent au meme moment (soit la simultaneity de leur
 application).

 Immediatement, ces deux axiomes posent les problemes de ce
 qu'on peut nommer ?rapports d'echelle? (correspondances, dimen
 sions, proportions) entre, d'une part, une entite qui est le ?monde?
 (ciel, terre; elements aeriens, aquatiques, mineraux ou vegetaux) et,
 de l'autre, une entite qui est le ?corps? (humain, animal). Comment
 les disposer, l'une par rapport a l'autre, chacune d'elles formant un
 ensemble fait d'elements et de relations entre ces elements? On parle
 generalement d'une correspondance entre macrocosme et micro
 cosme, sans preciser toutefois l'acception de ces deux termes (englo
 bant, englobe; totalite, partie?).

 Ecrivons,

 (b)
 M M M M
 C = e , e. , .. e- , monde (ciel, terre) macrocosme,

 jcm - em, em, .. em, corps, microcosme;

 3 L Acupuncture, M. J. Guillaume et al. Que sais-je?, (1975: 5). ?I1 s'agit d'un
 art de guerir, dont Tesprit est lie aux conceptions cosmogoniques chinoises et dont
 la technique repose sur le placement judicieux d'aiguilles metalliques en des points
 precis du corps humain selon des lois relevant de ces conceptions memes.?



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 75

 posons les deux relations,

 (b')
 E > E (macrocosme ?plus grand que? microcosme),

 [C ^?*-?m (macrocosme ?equivalent? a microcosme),

 ces deux relations semblent contradictoires; et pourtant, elles peu
 vent etre compatibles. Elles expriment ainsi deux modalites de mise
 en correspondance: la premiere, dimensionnellement (te macrocosme,
 par sa taille, est plus grand que le microcosme), la seconde, dans le
 fait que Ton peut mettre en equivalence elements et parties de l'un
 avec elements et parties de l'autre.

 Pour la premiere relation, nous pourrions poser,

 (b")
 ~,M m ^ m Ed E - E '

 ..(le macrocosme ?contient? au moins deux formes de micro
 cosme, celles-ci ?faisant partie? d'un macrocosme, entite ultime)

 mais, par ailleurs, ne pourrions-nous pas avoir la relation
 inverse,

 M em7 E < E
 comme, par exemple, dans le rapport semence / corps (de la
 semence, nait un nouveau corps).

 A propos de la relation de mise en equivalence, nous pourrions
 la comparer a celle, en mathematiques, entre la suite des entiers
 naturels (N) et celle des nombres rationnels compris dans l'inter
 valle [0,1 ]4.

 2. Nous venons d'etablir une correspondance generate entre deux
 ensembles:

 [ EM; Em]

 4 Les Limitations internes des formalismes, J. Ladri?re, Gauthier-Villars,
 (1957: 76-78). Encore nomme, procede de la diagonale; toutefois, ce procede a ete
 utilise par Cantor pour montrer qu'il n'est pas possible d'etablir une correspondance
 biunivoque entre 1'ensemble des entiers et 1'ensemble des nombres reels compris entre
 0 et 1, le rapport etabli entre ces suites etant comparable au ?paradoxe de Richard ?.



 76 PIERRE BOUDON

 Toutefois, celle-ci ne definit pas de relations terme a terme, denuees
 de tout fondement, entre les elements de l'un et les elements de l'autre
 ? comme s'il existait une correspondance directe entre deux types de
 ?collection? d'objets ? mais par contre, entre eux, nous pouvons
 faire corresponds une forme de decomposition / association dans
 l'un (rapport ?parties / totalite?, par exemple) avec une forme
 similaire dans l'autre; ce qu'on nomme, en mathematiques, relation
 de ?morphismes?5.

 Un principe general reglera cette correspondance: c'est la theorie
 du yin et du yang.

 Avant d'aborder sa description, definissons plus precisement la
 place (le lieu) du corps dans cette correspondance et, ici meme, dans
 sa pratique medicale nommee acupuncture. La mise en correspon
 dance de ces deux entites les caracterise l'une par rapport a l'autre;
 toutefois, elle ne permet pas de designer Yancrage d'un de ces
 ensembles par rapport a l'autre; le fait que Ton puisse ?travailler?
 dessus tout en se referant a des valeurs communes aux deux. La
 formule:

 [ EM; Em]

 n'est done pas complete.

 5 L'opposition de la notion de ?collection)) avec celle de ?morphisme? a deja
 fait l'objet d'un travail personnel sur les jeux de ficelle esquimaux (in, Trois Concep
 tions topiques de la culture, a paraitre). Reprenons une citation que nous donnions de
 Piaget (1968: 24). ? ...Avant de degager ce que ces constatations signifient du point
 de vue logique, rappelons que le structuralisme des Bourbaki est en voie de trans
 formation sous l'influence d'un courant qu'il est utile de signaler, car il fait bien
 apercevoir le mode de decouverte, sinon de formation des structures nouvelles. II
 s'agit de l'invention des ?categories? (Mac Lane, Eilenberg, etc.) c'est a dire d'une
 classe d'elements y compris les fonctions qu'ils comportent, done accompagnee de
 morphismes. En effet, en son acception actuelle une fonction est F?application? d'un
 ensemble sur un autre ou sur lui-meme et conduit ainsi a la construction d'isomor
 phismes ou de ?morphismes? sous toutes leurs formes. C'est assez dire que, en
 insistant sur les fonctions, les categories sont axees non plus sur les structures meres,

 mais sur les procedes memes de mise en relation qui ont permis de les degager, ce
 qui revient a considerer la nouvelle structure comme tiree, non pas des ?etres?
 auxquels ont abouti les operations precedentes, mais de ces operations memes
 en tant que processus formateurs.

 ?Ce n'est done pas sans raison que S. Papert (1967: 486) voit dans les cate
 gories un effort pour saisir les operations du mathematicien plus que de ?la?
 mathematique?.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 77

 Nous ecrirons pour definir cet ancrage du corps dans une
 pratique:

 (c)

 [ EM; Em Em]
 le corps est a la fois suireferentiel (pour une pratique) et en relation a
 un autre ?monde? (le macrocosme); formule faisant apparaitre une
 dissymetrie entre microcosme et macrocosme.

 Abordons la question du yin et du yang.

 II est assez difficile de donner une appreciation semantique
 exacte de ce couple de termes (a la fois, principe de categorisation et
 rapports forces / substances ? indissociables ?, valeurs emblema
 tiques, etc). Principe binaire, couple d'opposes alternant, rythmant
 un univers de termes associant le Haut celeste et le Bas terrestre,

 ?(Fou Hi, philosophe/medecin antique) observa en haut le ciel:
 le groupement d'etoiles toujours visible, au faite de la voute
 celeste: la Polaire, entouree des circumpolaires, lui fit delimiter
 une zone axiale, ?le Palais central du Ciel?; d'autres etoiles qui,
 decrivant leurs courbes au-dessus de l'horizon, ne sont vues que
 periodiquement, leur apparition et leur position dans le ciel
 marquant, avec le mouvement du Soleil, le cycle des saisons, lui
 fit imaginer les quatre Palais: du Printemps, de l'Ete, de
 FAutomne et de THiver, et le premier calendrier lunisolaire avec
 ses douze mois.

 ?I1 observa en bas la Terre: il y retrouva dans le temps et dans
 l'espace le reflet de ce qui se passait dans le ciel: l'alternance du
 jour et de la nuit, des periodes chaudes et ensoleillees et des
 periodes froides et sombres, la luxuriante vegetation puis le
 depouillement de la terre, la dissemblance en montagne entre
 Yadret versant ensoleille (Yang) et Yubac versant ombreux (Yin),
 enfin le mouvement apparent du Soleil autour du lieu fixe de
 son habitation: Palais central de la Terre entoure des quatre
 orients notons la nouvelle dissymetrie entre pole central et poles
 peripheriques): est, sud, ouest, nord.
 ? Cette observation de l'univers amena Fou Hi d'abord a induire
 l'existence d'une force: l'energie (T'chi) qui regit les mouvements
 des astres et les cycles des manifestations de la vie terrestre, puis
 a jeter les bases des grands principes: binaire (Yin et Yang) et



 78 PIERRE BOUDON

 quinaire (les Cinq Elements) qui resteront le dogme fondamental
 de la pensee chinoise. ?6

 A ce couple de termes, on peut associer les qualites suivantes:

 ?Tout ce qui est Yang est chaleur, activite, clarte, solidite,
 durete, rapidite, compression, masculinite, exteriorite;

 ?Tout ce qui est Yin est froid, passivite, obscurite, fragilite,
 souplesse, fluidite, lenteur, expansion, feminite, interiorite.

 ? Mais de meme que dans le ciel les cycles des astres s'enchainent
 sans brusque transition, de meme sur la Terre le Yin et le Yang
 alternent en s'inter penetrant. Rien n'est totalement Yang, rien
 n'est totalement Yin; il y a toujours du Yin dans le Yang et du
 Yang dans le Yin.

 mi
 Embleme du Tao

 ? Toutes ces oppositions et ces alternances, toute cette oscillation
 universelle, le Tao (traduction litterale: la Voie) les enferme en
 un ensemble qui se materialise par un symbole maintenant bien
 connu: un cercle divise par un trace en S delimitant une partie
 Yang et une partie Yin a l'interieur desquelles on retrouve un
 petit cercle representant le Yin dans le Yang et le Yang
 dans le Yin.?7

 La pensee oppositionnelle, dualiste, n'est pas inconnue de
 l'Occident, loin de la; elle est meme fondamentale, mais ce qui la
 differencie de la pensee chinoise c'est l'alternative qu'elle impose entre
 deux termes (ou considere comme aut: ceci ou cela), la non
 reversibilite entre ces deux termes done, et finalement Yunicite de

 6 Gim.i.AUME et al, p. 8.
 7 Idem, p. 9.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 79

 ceux-ci (l'extremite de cette pensee se rencontrant dans le ma
 nicheisme)

 Ici, toutes les expressions sont doubles et c'est pourquoi le Tao
 subsume Yin et Yang comme ceux-ci subsument yang et yin; ad
 infinitum, d'ailleurs, puisqu'une decomposition indefinie, alternante,
 est toujours possible... Citons a l'appui:

 ?En acupuncture, les notions de yin et de yang sont utilisees
 constamment et servent de reference pour situer les variations
 energetiques.

 ?Les zones superficielles du corps (piao) sont yang car externes
 par rapport aux zones profondes, en connexion avec I'interieur
 (li).
 ? La partie externe, yang, comprend une partie superficielle plus
 yang et une partie profonde plus yin. De meme, la partie interne,
 yin, comprend une zone externe plus yang et une zone interne
 plus yin.
 ?Mais la subdivision peut etre poursuivie: chaque zone yang ou
 yin pouvant etre divisee en deux nouvelles zones yang ou yin,

 i yang de yang du yang superficie
 YANG DE YANG . (piao)

 yin de yang du yang
 YANG .

 yang de yin du yang
 YING DE YANG .

 yin de yin du yang

 i yang de yang du yin profondeur
 YANG DE YIN . (li)

 yin de yang du yin
 YIN .

 yang du yin de yin
 YIN DE YIN .

 yin de yin du yin



 80 PIERRE BOUDON

 ? Cela montre que Ton ne peut jamais parler de yin sans yang ou
 de yang sans yin, que rien n'est absolument yang ou yin.

 ?L'homme repose sur le sol par ses pieds, la moitie superieure
 est yang par rapport a la moitie inferieure qui est yin. Le cote
 droit est yin (il correspond au grand axe veineux), le cote gauche
 est yang (il correspond au grand axe arteriel, cceur gauche). La
 partie anterieure du tronc est yin par rapport au dos qui est
 yang; cette polarisation est d'ailleurs confirmee par l'embryo
 genese.?8

 Mathematiquement nous parlerions de la formation d'un treillis
 liant A (Yang) et B (Yin), leur union (A v B, par exemple, dans te
 Tao) et leur intersection (A a B, definissant des zones transition
 nelles entre ces deux expressions).

 Ainsi,

 (d)

 A V B

 A B

 A A B

 avec les regies:

 A = ?yang?

 B = ?yin?

 [A , B] = A0B (Aouv)
 A< B, partie yin AVB = i . B<A, partie yang

 I A<B
 AAB = \

 [ B<A zones transitionnelles

 la repetition de ces regies definissant une gradation en niveaux:

 [A , B] = E\ E", ..

 prime, seconde, .. definissant les niveaux de cette gradation.

 8 Initiation a Vacupuncture traditionnelle, Faubert, (1974: 33-34).



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 81

 Mais considerons alors les rapports du Yin et du Yang et du
 Tao; les deux premiers etant decomposables en parties internes
 complementaires:  Tao
 (<n a q A

 A A B Q{ Yang jrf j?jf Yin Jp A A B

 \ ^B >~r B /
 Yang A Yin

 * .  .*

 dans ce schema, le Tao reunit les qualites du Yin et du Yang, eux
 memes reunion de yin et de yang. Nous avons cependant deux
 niveaux de generation, suivant (d): celui du Tao et celui de chacune
 des parties Yin et Yang.

 Citons le passage suivant:

 ?Dans l'univers, le Yin et le Yang s'appliquent aux saisons et
 aux cycles des jours et des nuits; a minuit le Yin est a son
 maximum; a ce moment nait le Yang qui augmente jusqu'a midi
 ou il est a son maximum; c'est l'heure ou nait le Yin. Ainsi,
 quand le Yang croit, le Yin decroit et cette evolution s'applique
 egalement aux cycles des saisons; au printemps, le Yang croit
 jusqu'a l'ete, epoque de son maximum, puis c'est la naissance du
 Yin qui croit jusqu'a son maximum: l'hiver.?9

 Nous noterons en passant que les relations A < B ou B < A de
 (d) creent une croissance et / ou decroissance exprimables en stades
 discretisables, formant periodiquement un mouvement sinusoidal
 (double). Mais la n'est pas l'important: nous ajouterons que ce
 double mouvement s'effectue a la fois entre le Yin et le Yang (niveau
 du Tao) et au sein de leur decomposition en parties yin et yang (soit
 le schema (d')), forme de deux niveaux de generation E\ E"
 (suivant (d)).

 La distinction en ?niveaux? n'est done pas exclusive et c'est
 pourquoi nous dirons que l'expression A A B (de E' et E", soit le

 9 Guillaume et al, p. 21.



 82 PIERRE BOUDON

 lien forme par la ligne pointillee dans d')) regroupe, non seulement
 deux parties d'une meme totalite (Tao), mais egalement deux niveaux
 imbriques l'un dans l'autre. Une hierarchie exprimable sous la forme
 d'un ?arbre? de decomposition en elements n'est done pas possible.

 Le corps est compose de Yin et de Yang, etant a lui-meme une
 forme du Tao. Par exemple, les visceres ? repertories depuis
 longtemps par les Chinois ? seront classes en:

 ?Les uns a fonction atelier (fou) ou ?entrailles?: estomac,
 intestin grele, gros intestin, vesicule biliaire, vessie; ils president
 a l'absorption et au triage des aliments et a l'elimination des
 dechets; leur fonction est de produire de l'energie. Ils sont dits:
 Yang;

 ?les autres a fonction tresor (tsang) ou ?organes?: poumon,
 foie, cceur, rate, rein; ils ont pour mission l'epuration et la
 redistribution et sont supposes conserver et concentrer l'energie.
 II sont dits: Yin.

 ?En outre, deux grands systemes s'ajoutent a cette distribution
 Yang et Yin;

 ?le systeme triple rechauffeur (ou trois foyers, san-Tchiao) qui
 s'adjoint au groupe atelier;

 ?le systeme maitre du coeur, sexualite, qui s'adjoint au groupe
 tresor.

 ?La physiologie chinoise groupe deux par deux ces differents
 elements realisant six formations fonctionnelles Yin- Yang d'or
 ganes et entrailles ?couplees?:

 Coeur Poumon Foie Rate Rein Maitre
 coeur

 Intestin Gros Vesicule Estomac Vessie Sexualite
 grele intestin biliaire

 Triple
 rechauffeur

 et la pathologie repond a cette bipolarite ? car la maladie est le
 desequilibre dans ce rythme binaire ?, de meme que le
 diagnostic et la therapeutique, qui tentent de le mettre en
 evidence et de le corriger. ?10

 Idem, pp. 21-22.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 83

 3. Considerons maintenant le principe quinaire (les Cinq Ele
 ments, Wou Hing); celui-ci regie une concordance; entre plusieurs
 formes de la manifestation celeste ou terrestre, organisees suivant
 un ou des cycles comme nous allons voir, et dont les termes de base
 sont:

 ? Palais central du Ciel et Palais central de la Terre (associes, le
 Palais central de la Terre etant le palais ou la cite): milieu de
 l'annee (fin de l'ete), element Terre, couleur jaune;

 ?Palais du Printemps: Orient Est, element bois; couleur verte
 (symbole de la vegetation qui renait);

 ?Palais de YEte; Orient Sud; element Feu; couleur rouge
 (symbole de la chaleur et de la clarte);

 ?Palais de Yautomne: Orient Ouest; element Metal; couleur
 blanche (symbole des montagnes de l'Ouest couvertes de neige);

 ?Palais de YHiver; Orient Nord; element eau; couleur noire
 (symbole du froid et de Fombre).?M

 Notons qu'un meme trait associe Ciel et Terre, ou celeste et
 terrestre (association qui n'est pas sans evoquer la relation (c)
 precedente puisque la Terre est un point de reference, cf. notion de
 sui-referentiel). A ce titre, elle ne comporte pas d'orient(s).

 Nous n'evoquerons pas ici les rapports entre ce principe quinaire
 et les Pakoua ou batons de logos representant croissance et
 decroissance du Yin et du Yang (bigrammes, trigrammes, hexagram
 mes du Y king12).

 ?Si nous joignons par un trait vertical le nord au sud, Test a
 l'ouest, nous constatons que l'axe vertical est l'axe des solstices,
 l'axe horizontal celui des equinoxes.

 S solstices

 E I ^-f-O equinoxes El ^--JO

 N n
 11 Idem, p. 10.
 12 La Pensee chinoise, M. Granet, (1950).



 84 PIERRE BOUDON

 ?Ce cycle dynamique ne peut tourner sans un centre fixe: c'est la
 Terre, un cinquieme dynamisme purement de necessite (nous
 soulignons), qui en realite n'en est pas un, et s'ajoute aux autres
 pour constituer le systeme Wou-Hing: les ?cinq potentiels? dont
 chacun s'inscrit sous les rubriques des ?Cinq Elements?:

 ?feu: symbole du Yang supreme et de l'ete;

 ?eau: symbole du Yin supreme et de l'hiver;

 ?bois: symbole de la croissance et du printemps;

 ?metal: symbole d'entassement et de concentration, symbole de
 travail (car il sert a faire les outils) et de l'automne;

 ?terre: enfin, que Ton fait entrer dans le cycle a la fin de l'ete,
 reference generate contenant tous les elements (c'est la notion de
 sui-referentiel).

 ?A partir de cet ensemble, ?tout? fut classe sous les emblemes
 des cinq elements: les saisons, les couleurs, les saveurs, les
 sentiments et le psychisme, les differentes parties du corps
 humain, les organes des sens avec leurs differents orifices, les
 tissus de notre corps, certains points d'acupuncture (dits Su
 antiques), les organes et les entrailles avec leur periode d'activite
 et de dynamisme maximum a certains moments de l'annee (...);
 tout ceci en d'interminables tableaux de correspondances13.

 3 Par exemple, nous citerons:

 ELEMENTS

 Bois Feu Terre Metal Eau

 Saisons... Printemps Ete Fin de Pete Automne Hiver
 (canicule)

 Energies... Vent Chaleur Humidite Secheresse Froid
 Organes... Foie Cceur Rate Poumon Rein
 Entrailles... Vesicule Intestin Estomac Gros Vessie

 biliaire grele intestin
 Sens... Yeux Langue Bouche Nez Oreilles
 Couches du Muscles Vaisseaux Chair (tissus Peau, Os

 ... corps sous cutane) poils
 Sentiments Colere Joie Obsession Tristesse Peur
 etc. I I I I I
 Extrait de Guillaume et al (1975: 24).



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 85

 Ainsi schematisee, l'organisation de 1'univers (macrocosme et
 microcosme) apparait fondamentalement cyclique (il y a ordination
 et cyclite), chaque cycle passant par cinq positions successives
 symbolisees par un element (dont le choix est arbitraire finalement)
 et tous ces elements sont en equilibre instable les uns par rapport aux
 autres; elements eux-memes composes de la meme serie cyclique
 d'elements dans laquelle ils prennent place comme dans le Yin et le
 Yang il existait une decomposition en parties yin et yang (cf. (d-d')
 precedent).

 ?N'oublions pas que dans chaque element sont representes les
 quatre autres elements, et que la hierarchisation est regie par la
 meme loi d'ordre14,

 / feu ^v
 / bois terre \

 ?/ feu ^\v m^y/ feu >, / bois terre \ / bois terre \

 \ eau J \ eau /
 N. metal / \. metal /

 / feu \
 / bois terre \
 \ eau /

 \ metal /

 Pour que l'ensemble reste parfaitement equilibre et que le cycle
 tourne correctement, il doit repondre a deux lois:

 ?Une loi de production: cycle Cheng ou d'engendrement, qui
 evoque la nature, ou le bois produit le feu, \tfeu stimule la terre
 la terre produit le metal (minerai), le metal engendre Yeau et
 Yeau, le bois; ce cycle ?pentagonal? de production constituant
 en acupuncture ?la loi de la Mere et du Fils?, d'ou decoule que
 (voir la note 13),

 4 Faubert, p. 73.



 86 PIERRE BOUDON

 ?pour les organes tresor: le cceur est mere de la rate et fils du
 foie; la rate est mere du poumon et fils du cceur; le poumon est
 mere du rein et fils de la rate; le rein est mere du foie et fils du
 poumon; le foie est mere du cceur et fils du rein;

 ?pour les organes atelier: l'intestin grele est mere de l'estomac et
 fils de la vesicule biliaire; l'estomac est mere du gros intestin et
 fils de l'intestin grele; le gros intestin est mere de la vessie et fils
 de l'estomac; la vessie est mere de la vesicule biliaire et fils du
 gros intestin; la vesicule biliaire est mere de l'intestin grele et fils
 de la vessie.

 ?Une deuxieme loi, celle d'inhibition: cycle Ko ou de destruction
 qui servira de frein. On dit que ?chaque element inhibe celui qui
 succede a son fils?. II existe done a l'interieur de chaque cycle
 passant par les Cinq Element successifs une autre loi, realisant
 un equilibre interne qui interdit la domination d'un element par
 rapport a un autre. C'est le cycle ?etoile?: le feu fond le metal, te
 metal coupe le bois, le bois couvre la terre, la terre absorbe l'eau,
 l'eau eteint le feu15.

 J cceur \

 I Ves. h. 1 ' "vi W estomac 1

 / Rein \ Y poumon\ I vessie I I Gr inL 1
 V eau ' x ^"^ rnetal /

 ? cycle Cheng
 ?-w cycle Ko

 15 II existe encore deux autres lois, lois d'?empietement et de mepris?, plus
 compliquees et plus rarement utilisees.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 87

 ?On obtient ainsi une sorte de code qui exteriorise l'interdepen
 dance de l'homme et de l'univers et permet en raisonnant par
 analogie de detecter un desequilibre energetique, puisque:

 ?au feu correspondent le coeur et l'intestin grele;

 ?a la terre, la rate, le pancreas et l'estomac;

 ?au metal, les poumons et le gros intestin;

 ?a l'eau, les reins et la vessie;

 ?au bois, le foie et la vesicule biliaire;

 ?Si dans les cycles precedents nous observons la correspondance
 organique, le cycle Cheng se traduira ainsi:

 ?le foie soutiendra la fonction du coeur et la vesicule biliaire la
 fonction de l'intestin grele;

 ?le coeur, celle de la rate et du pancreas et l'intestin grele celle de
 l'estomac;

 ?la rate, celle des poumons et l'estomac celle du gros intestin;

 ?les poumons, celle des reins et le gros intestin celle de la vessie;

 ?les reins, celle du foie et la vessie celle de la vesicule biliaire.

 ?Le cycle Ko ou destructeur pourra s'exprimer de la fagon
 suivante:

 ?le foie malade mettra en danger la rate et le pancreas (comme le
 bois recouvre la terre), et la vesicule biliaire menacera l'estomac;

 ?la rate malade mettra en danger les reins (comme la terre
 absorbe l'eau), et l'estomac menacera la vessie;

 ?les reins malades mettront en danger le coeur (comme l'eau
 eteint le feu), et la vessie menacera l'intestin grele;

 ?le coeur malade mettra en danger les poumons (comme le feu
 fond le metal), et l'intestin grele menacera le gros* intestin;

 ?enfin les poumons malades mettront en danger le foie (comme
 le metal coupe le bois), et le gros intestin menacera la vesicule
 biliaire.



 88 PIERRE BOUDON

 ?De ces considerations decouleront aisement les applications
 pratiques pour le diagnostic et le choix des points a utiliser en
 therapeutique.?16

 Le lien entre la theorie du Yin- Yang et celle des Cinq Elements
 est constitue par la notion fondamentale d'energie: T'chi,

 dans I'ideogramme representant le T'chi, a cote du
 grain de riz, symbole de la nourriture venant de la
 terre, se trouve le terme de ?vapeur?, symbole de
 l'energie ?impalpable? venant du ciel. Le T'chi
 apparait comme le symbole de la force, mais c'est
 aussi la matiere essentielle et universelle commune a
 tout ce qui existe.,7

 finergie differenciee en:

 ?les energies cosmiques venant des elements de la nature et
 pouvant etre, selon les lois que nous connaissons, Yin ou Yang.
 L'energie qui se trouve en haut est l'energie du ciel; celle qui se
 trouve en bas est l'energie de la Terre; mais ces energies ne sont
 pas stables, elles s'intercalent, evoluent et se transforment pour
 creer les energies cosmiques: le vent, le feu, la chaleur, 1'humi
 dite, la secheresse, le froid.

 ?Si ces energies du ciel et de la Terre sont en concordance dans
 le temps et l'espace, revolution se fera parfaitement et il y aura
 production. Mais lorsque ces energies sont dereglees, desynchro
 nisees, elles deviendront nocives, parce que le phenomene est
 anormal. Elles portent te nom d'energies perverses (Sie-T'chi).

 16 Guillaume et al, pp. 25-27.
 V Idem, p. 28.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 89

 ? L'energie de l'homme, symboliquement presentee comme une
 emanation du souffle originel (..):

 ? energie prenatale, dite energie ancestrale (Tsai sheng yuan
 t'chi), transmise hereditairement par les cellules sexuelles, entre
 tenue par leur activite et porteuse de toutes les acquisitions
 physiques et psychiques de la lignee;

 ?energie respiratoire, puisee dans l'atmosphere (ame aerienne);

 ?energie alimentaire (le souffle des cinq graines) elaboree et
 conservee par le travail des entrailles et des organes.

 ?Elle est ainsi presente a la surface du corps comme dans la
 profondeur des tissus et des organes (nous soulignons); mais
 dans cette energie diffuse qui baigne les moindres cellules se
 forment des courants preferentiels dont l'ensemble realise le
 reseau de la circulation de l'energie (reseau purement dynamique
 qui, en quelque sorte, doublerait le reseau nutritionnel de la
 circulation sanguine).

 ?A l'etat de sante l'energie circule en ces trajets qui lui sont
 propres selon un rythme immuable et selon un equilibre defini
 de ses qualites Yin et Yang.

 ? Lorsque l'homme est attaque par une energie perturbatrice due
 soit a un decyclage des energies cosmiques normales, soit a un
 troube interne physique ou psychique, son corps reagit par la

 mobilisation de l'energie vigile, superficielle, defensive, dit ener
 gie Oe (Wei-Tchi), qui circule dans la chair, les muscles, les
 aponevroses. Elle a pour role d'eviter la penetration de l'energie
 perverse agressive dans les meridiens, puis dans les organes.
 Lorsque l'agression se prolonge ou en cas d'insuffisance de
 Taction de l'energie Oe, il y a risque de fortes perturbations de la
 circulation de l'energie vegetative, nourriciere profonde, dite
 energie Yong (Yong-Tchi) (...).

 ?Tant que le rapport Yin-Yang se maintient en equilibre lors de
 ces manifestations, l'homme se defend, le cours de l'energie reste
 regulier, la maladie n'apparait pas; par contre, tout desequilibre
 entre les deux termes alterera le cours de l'energie et entrainera
 des troubles en rapport avec la nature Yin ou Yang de la
 fonction physiologique atteinte. II faudra, pour guerir, retablir



 90 PIERRE BOUDON

 l'equilibre rompu, et pour cela agir sur l'energie et selon les
 differents cas, en des points determines de son circuit. ?18

 4. Apres cette exposition indispensable a une comprehension
 des faits, comme de la theorisation de ceux-ci, nous devons reunir les
 analyses precedentes du Yin-Yang (d-d') a celles, maintenant, des
 Cinq Elements; la tradition chinoise ayant toujours mentionne qu'ils
 etaient etroitement lies.

 En quoi le sont-ils, d'ailleurs, et c'est ce que nous chercherons a
 definir maintenant.

 (e) De (d) precedent, nous pouvons tirer les relations,

 A ( % ) B
 A = ?yang?
 B = ?yin?

 Comme nous l'avons deja mentionne, Yin-Yang introduit une
 quantite par discretisation en stades de croissance/decroissance;
 quantite qui peut etre determined (selon des cycles saisonniers; des
 positions celestes ou terrestres, etc.), ou indeterminee ? c'est la
 maladie, le desordre (microcosmique ou macrocosmique).

 La notion d'ordre, d'equilibre, est done situable entre ces deux
 termes (determination et indetermination).

 (e') Determination:

 A>B (yang, ete, sud)

 / | \ (yang, printemps A^B -<->- B >A (yin, automne, ouest)

 B>A (yin, hiver, nord)

 avec l'orientation:

 (A>B)?*-(B>A)
 (B>A)?>-(A>B)
 ? ? ? relation de precession/succession;

 18 Idem, pp. 28-30.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 91

 Indetermination:

 1 exces [A, B] $ [A\ B']

 [A, B] = - equilibre [A, B] = [A', B']

 V manque [A, B] * [A', B']

 indetermination par rapport a la determination precedente;
 l'equilibre correspond a la moyenne entre un exces et un

 manque, soit un dephasage ? avance ou retard (et bien sur,
 inversion) ? de qualites ne correspondant pas au moment/
 position convenu.

 En termes contemporains, nous dirions que cet equilibre est
 homeostatique.

 (e") Introduisons les Elements,
 A - ?feu?

 B = ?eau?

 avec les intermediates:
 ? feu ?* metal -*- eau ?

 ?eau ? bois ? feu?

 (meme relation d'orientation qu'en (e'));
 le denominateur commun a ces deux series est: ?terre?. Nous
 ecrirons:

 feu ?*- metal ? eau  _ terre

 eau ?* bois ? feu

 la terre est le ?centre? du cycle oriente; ce centre est egalement
 le ?sommet? d'un treillis comparable a (d') precedent (elle
 occuperait la meme place que le tao), treillis ne comportant plus
 seulement deux termes mais quatre: [AvBvC vD];on
 dira que ce treillis est etendu a la troisieme dimension (cf. treillis
 spatial, alors que (d') n'etait que planaire).

 Meme observation au sujet des autres elements puisque nous
 savons que chacun se decompose en tes autres; cette remarque
 est a rapprocher de la difference de niveaux de generation E',
 E", ... (en (d)), difference non exclusive entre ces niveaux.



 92 PIERRE BOUDON

 (e"') Introduisons les deux cycles Cheng et Ko (se reporter au
 schema de la page 86).

 Ces deux cycles sont indissociables: ils sont orientes dans le
 meme sens et agissent mutuellement l'un sur l'autre. Si le cycle
 Cheng est isole, il y aura exces de production que freinera le
 cycle Ko; par contre, si celui-ci agit seul, il n'est plus seulement
 temperant, il devient nocif (destructeur). On ecrira:

 [ I? I [i'] pour le cycle Cheng I
 I? [!] I' pour le cycle Ko \

 I, T, representent des elements quelconques du schema de la
 page 86.

 Les elements entre crochets (symetriques) sont en quelque sorte
 sous-entendus et renvoient implicitement a l'autre cycle, les deux
 etant lies. Cette double generation est ainsi bouclee sur elle
 meme.

 Abstraitement, considerons l'ensemble des possibilites de cycles:
 les deux precedents, plus un troisieme (reliant un element au
 troisieme suivant ? c'est le cycle Ko inverse), plus un quatrieme
 qui serait l'inverse strict du cycle Cheng de production; or, le
 troisieme est synonyme de revoke, d'insulte, et a ce titre
 strictement proscrit19; quant au dernier, il n'en est pas fait
 mention et serait sans doute synonyme de mort (etant l'inverse
 du cycle de production Cheng).

 Nous avons tente de formaliser les relations definies par les Cinq
 Elements ? qui, en definitive, ne sont que quatre dont l'un est la
 reunion des autres comme le tao etait celle du Yin et du Yang. A ce
 titre, on peut les mettre en equivalence.

 Mais, pourquoi d'un cote la doctrine du Yin- Yang, et de l'autre,
 celle des Cinq Elements? On peut deja repondre que ceux-ci offrent
 une plus grande diversification de termes qualifiant un espace/temps;
 mais ce constat n'est quere suffisant a lui seul.

 Considerons-les alors comme principe de generation: en ces
 termes, il y a ordination et cyclite d'ou il n'existe pas de bornes
 maximale et minimale puisqu'au dernier element de la suite corres

 19 Faubert, p. 58.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 93

 pond le premier. Mathematiquement, nous aurions la difference
 d'une arithmetique de la ligne (comme la suite ouverte et infinie des
 entiers naturels) d'une arithmetique ?de l'horloge?20.

 A propos de Yin-Yang, on a parte de binarite (mais dont les
 termes sont subsumes sous un tiers, le tao); a propos des Cinq
 Elements, on a parte de quinarite (mais dont un des termes est la
 reunion des quatre autres).

 Ces deux principes conjoints expriment la dualite du pair et de
 l'impair: deux et multiples de deux en ce qui concerne le Yin-Yang,
 cinq et multiples de cinq en ce qui concerne les Cinq Elements. Leur
 reunion introduisant le zero,

 0

 8* \ 2

 6 \ / 4

 5

 20 Les Mathematiques modernes, A. Warusfel, Seuil, (1969: 103-104). ?...Con
 siderons une pendule ayant perdu sa petite aiguille et ne nous interessons qu'aux multiples
 de cinq minutes, duree que nous prendrons comme unite (indivisible) de temps. Commen
 cons une certaine experience lorsque la grande aiguille est devant le 3 ... Supposons qu'a
 la fin de l'experience elle se trouve devant le 7. Combien de temps l'experience a-t-elle
 dure? La reponse n'est evidemment pas bien determinee mais on sait neanmoins
 quelque chose: la duree, calculee en multiples de 5 minutes est exprimee par l'un des
 nombres suivants: 4, 16, 28, 40, 52, ... 124, ... ?c'est a dire l'un des nombres de la
 forme (I2n + 4) puisqu'il est impossible de distinguer, avec la seule pendule, des durees
 qui different de 12 unites (une heure). Pour la pendule, toutes ces durees sont equiva
 lentes, et la relation ?les durees d et d' different d'un multiple de 12" est justement
 une relation d'equivalence. ?Notre horloge est, en quelque sorte, un additionneur qui
 confond des durees equivalentes, au sens que nous venons de donner a ce mot. Son
 arithmetique est la suivante: partant de 0, pour ajouter deux durees d et d" l'aiguille
 tourne un certain nombre de fois (que nous ignorons), passe devant le nombre a,
 correspondant a ce qui reste de la duree d apres en avoir ote le plus grand nombre
 possible d'heures (prenons par exemple d - 31, d'ou a = 31 -2x 12-7), tourne encore



 94 PIERRE BOUDON

 Considerons l'espace/temps: il est forme d'elements, mais ce ne
 sont pas des atomes (substantiellement definis); nous dirons de
 chacun de ceux-ci qu'il represente une ?horloge? dont la multiplicite
 est reglee par leur synchronic

 Comment sont agencees ces ?horloges?? La theorie du Yin
 Yang en introduit une premiere forme qui se decompose par la suite
 en une multiplicite (territoriale, pourrions-nous dire; voir la reference
 aux pages 7-8 precedentes). Les Cinq Elements, en ce qu'ils sont
 etroitement lies a cette theorie, les organisent selon une cardinality et
 une saisonnalite. Mais cette decomposition generate peut recevoir
 deux interpretations profondement distinctes comme nous allons
 voir.

 Soit les deux schemas suivants:

 (0

 V_) \_/ V_J

 ordre inclusif ordre intersectif

 dont la difference sera nommee: ?ordre inclusif? et ?ordre inter
 sectif?, la ligne pointillee correspondant au niveau de lecture d'une
 territorialite.

 quelques heures et s'immobilise sur le nombre b; si la seconde duree etait d' - 44, on
 peut calculer h, puisque la duree totale (d + d'), egale a 44 + 31 =75 unites, peut se
 decomposer en 72 unites (six heures) et 3 unites, d'ou b = 3. ?Mais on aurait pu
 proceder autrement: pour notre pendule, la duree dest absolument equivalente a a - 7;
 la duree d' est equivalente a a' - 44 - 3 x 12 - 8: d + d' est done equivalente a
 d? + fl'=7 + 8= 15; done a/>= 15- 1x12 = 3. En d'autres termes, dans ses additions,
 notre horloge annule tous les multiples de 12 qu'elle peut trouver. Dans son arithme
 tique, elle ecrit: 7 + 8 = 3.?



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 95

 Dans le premier, les parties s'incluent (exclusivement) les unes
 dans les autres, c'est-a-dire qu'entre elles ? a un meme niveau de
 decomposition ? il n'existe pas de relation conjointe sinon par la
 partie que les englobe. II existe done un sommet unique, S, qui les
 reunit et correspondant a une frontiere ultime.

 Dans te second, les memes parties a un meme niveau d'analyse se
 chevauchent les unes les autres; et cela, indefiniment. Si on prend
 comme point de vue la ligne imaginaire (ligne pointillee) d'une
 territorialite, dans ce second cas il y a chevauchement des frontieres
 appartenant, tant a un niveau minimal qu'a un niveau maximal.
 L'ordination de points selon la meme ligne imaginaire ne peut done
 etre semblable dans l'un et l'autre cas: sequentiel, dans un ordre
 inclusif (sequentiel et en relation ?de miroir?, plus exactement) non
 sequentiel dans un ordre intersectif. On verra alors a quel genre de
 conclusion nous amene cette remarque.

 Disons brievement qu'a chacune de ces parties intersectives
 correspond, non un decompte lineaire, mais un decompte effectue
 selon les principes de l'?horloge? (cf. note 20).

 5. Abordons maintenant les caracteristiques corporelles des
 votes de l'energie21 et les points qu'elles representent sur la surface
 du corps.

 ?Ces voies ne sont pas sans evoquer celles de la circulation de
 Feau a la surface de la Terre. En effet, de meme que l'eau apres
 la pluie est repandue sur toute la surface du sol, puis se
 concentre en flaques, ruisselets, ruisseaux, rivieres, fleuves et
 lacs, de meme l'energie vitale, presente ? comme nous l'avons
 vu ? dans tout le corps humain, se canalise en differents circuits
 qui tissent un reseau: d'une part entre eux-memes, d'autre part
 entre eux et les regions organiques les plus profondes et les zones
 les plus superficielles des teguments, circuits que Ton classe
 actuellement en deux series:

 ?une serie de meridiens principaux (Tching-tcheng);

 ?une serie de merindiens secondaires (Lo Mo).

 ?Les meridiens principaux, au nombre de douze, constituent le
 pivot de l'acupuncture et leur description fut motivee par la

 21 Guillaume et al, p. 31, note.



 96 PIERRE BOUDON

 connaissance de la topographie des points cutanes dont, des les
 origines, on apprecia les qualites particulieres.

 ? Disposes symetriquement par rapport a l'axe sagittal du corps,
 ils parcourent la tete, le tronc, l'abdomen et les membres, tantot
 sur la partie anterieure du corps, tantot sur sa partie posterieure,

 formant un systeme de circulation fermee (nous soulignons).
 Chacun presente son trajet propre, son horaire energetique
 determine, et correspond a un organe, a une entraille ou a une
 fonction dont il porte le nom:

 ?les meridiens correspondant aux cinq organes, etant comme
 ceux-ci de nature Yin, sont: les merindiens de, foie, poumon,
 coeur, rate et pancreas;

 ?les merindiens correspondant aux cinq entrailles, etant comme
 celles-ci de nature Yang, sont les meridiens de: estomac, intestin
 grele, vesicule biliaire, gros intestin, vessie;

 ?les meridiens correspondant aux deux fonctions speciales:
 meridien ? maitre du coeur, sexualite ?, de nature Yin, et meridien
 de ?triple rechauffeur?, de nature Yang. (Soit, douze meridiens).

 ? Dans ces trajets, la circulation de l'energie s'effectue suivant un
 horaire immuable:

 ?dans les vingt-quatre heures elle evolue en une progression
 invariablement centrifuge puis centripete (nous soulignons) entre
 le corps et les membres (cinquante fois le parcours total).

 ? Dans le meme temps, elle subit de deux heures en deux heures
 une variation de son flux qui a chaque meridien octroie une
 periode d'activite maximum, et cette periode de plenitude qui
 correspond aux heures auxquelles se situent de preference les
 manifestations pathologiques inherentes a la fonction sous
 tendue par ce meridien (..) conditionne aussi celle des meilleures
 reponses a la therapeutique par les aiguilles.

 ?Dans le meme temps encore, soumise a la loi d'alternance
 universelle, elle subit de quatre heures en quatre heures une
 mutation Yin-Yang ou Yang-Yin.

 ?Ainsi, en resume, l'energie:



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 97

 Yin de 1 h a 5 h est en plenitude;
 de lh a 3h dans le meridien de: Foie (F),
 de 3h a 5h dans le meridien de: Poumon (P),

 Yang de 5h a 9h est en plenitude;
 de 5h a 7h dans te meridien de: Gros Instestin (GI),
 de 7h a 9h dans te meridien de: Estomac (E),

 Yin de 9h a 13h est en plenitude;
 de 9h a 11 h dans le meridien de: Rate-Pancreas (RP),
 de 11 h a 13h dans te meridien de: Coeur (C),

 Yang de 13h a 17h est en plenitude;
 de 13h a 15h dans le meridien de: Intestin grele (Ig),
 de 15h a 17h dans le meridien de: Vessie (V),

 Yin de 17h a 21 h est en plenitude;
 de 17h a 19h dans le meridien de: Rein (R),
 de 19h a 21 h dans le meridien de: Circ-Sexualite (MSC),

 Yang de 21 h a 1 h est en plenitude;
 de 21 h a 23h dans le meridien de: Triple rechauffeur (TR),
 de 23h a lh dans te meridien de: Vesicule biliaire (Vb).

 ?C'est au moment de la naissance que l'energie ? qui au cours
 de la vie embryonnaire, a du suivre les lignes de force du
 developpement des organes (systemes et appareils sensoriels)
 tra^ant ainsi ses douze vecteurs, et a puise ses elements dans
 l'energie maternelle ? prend lors du premier cri et de la
 premiere respiration (notion de souffle, de pneuma) toute son
 autonomie dans le meridien du poumon.

 ? Des lors le periple de l'energie emprunte successivement chacun
 des meridiens relie au suivant par une anastomose: (voir
 initialisation precedente)

 depart r^P? GI ? E ? RP? C ?^ Ig ? V ?
 R ? MCS ? TR ? Vb ? F-1



 98 PIERRE BOUDON

 11h 12h 13h

 9 h ^^/X^v'' ' 'V^V15 h
 8h V/\"^/ Yin^-T*/ \V16h
 //EL/ YanW.V\\

 6h XjgyC VpfllSh

 depart^ 2h^^::^22h 1h 24h 23h

 I Mutation Yin-Yang
 ? Mutation Yang-Yin

 Meridiens couples
 ??Meridiens Yang
 ?.?Meridiens Yin

 Horaire et mutations des meridiens principaux

 ?et la encore, comme dans le cycle des Cinq Elements (mais dans
 un ordre different) un meridien est la mere de celui qui le suit ou
 le fils de celui qui le precede.

 ?Le meridien ?Yin? de poumon (Cheou-Tae-Yin, porteur de ll
 points):

 ?debute au centre de l'estomac,

 ?traverse le diaphragme,

 ? entre dans te poumon, la trachee, la gorge et redescend a la face
 anterieure de l'aisselle, pour sortir a la surface cutanee en un
 premier point: P 1;

 ?il passe alors sur la surface antero-interne du bras et arrive au
 niveau du coude (point P 5);



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 99

 ?chemine sur te milieu de la face anterieure de l'avant-bras puis
 dans la gouttiere radiate (points P 7, 8, 9) et se termine a Tangle
 interne du pouce (point P 11).

 ?Le flux energetique venant du meridien du foie qui le precede
 dans le cycle lui est parvenu en son premier point et un vaisseau
 parti du septieme point vers l'index etablit la communication
 avec le meridien Yang couple: le meridien de gros intestin qui le
 suit.

 ?Le meridien ?Yang? de gros intestin: ?Cheou-Yang-Ming
 (porteur de 20 points):

 ?debute a Tangle exterieur de Tindex, du cote du pouce (point
 GI 1);
 ?suit le bord supero-externe du doigt, arrive au poignet (point
 GI 4 et 5);
 ?longe la face posterieure du radius, arrive au coude (point GI
 U):
 ?passe a la face anterieure de Tepaule (points GI 14 et GI 15);

 ?puis au bord postero-superieur de Tarticulation (point GI 16),
 d'ou une branche gagne la face antero-laterale du cou (points GI
 17 et 18) pour finir sur la face a Textremite superieure du pli
 naso-genien (points GI 20);

 ? alors qu'une autre branche penetre en profondeur dans le creux
 sus-claviculaire pour gagner le poumon et le gros intestin.

 ?Le flux energetique venant du meridien du poumon lui est
 parvenu en son quatrieme point, et un vaisseau parti du
 vingtieme point etablit la communication avec le meridien de
 l'estomac qui suit?22

 Et ainsi de suite pour les dix autres meridiens.

 II n'est pas necessaire (et la presentation eut ete trop longue)
 d'exposer l'ensemble de chacune de ces descriptions, preferant en cela
 conserver une vue generate des rapports qu'entretiennent globalement
 ces meridiens entre eux. Poursuivons,

 22 Idem, pp. 31-36.



 100 PIERRE BOUDON

 / / / Mf * t

 c w \-. ^P

 ? Zones de connexions des meridiens23

 A) Connexions digitales des mains. B) Connexions cephaliques.
 C) Connexions digitales des pieds. C) Connexions thoraciques.

 ?.. La revolution recommence alors, l'energie ne cessera de
 cheminer qu'au moment de la mort, et Ton aura remarque:

 ?d'une part, que,

 ?les six meridiens Yin sont disposes a la face interne ou antero
 interne des membres, le sens de circulation de l'energie y 6tant

 23 Idem, p. 49.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 101

 centrifuge dans les trois meridiens Yin des membres superieurs,
 centripetes dans les trois meridiens Yin des membres inferieurs;

 ?les six meridiens Yang sont disposes a la face externe ou
 postero-externe de membres, le sens de circulation de l'energie y
 etant centripete dans les trois meridiens Yang des membres
 superieurs, centrifuge dans les trois meridiens Yang des membres
 inferieurs.

 ?(Les meridiens dont les trajets se suivent sur les faces opposees
 de chacun des membres sont ceux memes des organes et
 fonctions Yin-Yang ?couples? dans le tabeau de correspondan
 ces auxquels ils sont lies; de ce fait, ils sont dits ?meridiens
 couples? (voir le schema precedent, Horaire et mutations des
 meridiens principaux)).

 ?D'autre part, que dans sa revolution l'energie ayant chemine
 successivement dans deux meridiens Yin puis deux meridiens
 Yang ne fait sa mutation specifique qu'aux extremites distales de
 ces vecteurs: Yin-Yang au niveau des mains, Yang-Yin au niveau
 des pieds.
 ?La proportion d'energie dominante de chacun va ainsi aller en
 augmentant de son extremite distale vers son extremite proxima
 te (doigts vers la face, orteils vers le thorax) ou elle atteindra son
 maximum de specificite, Yin au thorax, Yang a la face.

 ? Le sens de la variation specifique nest done pas superposable a
 celui de la circulation energetique du circuit (nous soulignons):
 de meme sens que celui-ci dans les meridiens Yang du membre
 superieur et les meridiens Yin du membre inferieur, elle est de
 sens contraire dans ces meridiens Yin du membre superieur et les
 meridiens Yang du membre inferieur.

 ?D'autre part, encore, que cette variation rapidement progres
 sive des extremites vers le coude ou le genou est affirmee et
 pratiquement stable des qu'elle atteint ces articulations.

 ?Enfin, il faut noter que, en meme temps que cette notion
 lineaire, intervient une notion de niveau et de plan:

 ?les meridiens Yang forment trois plans superficiels: Tae Yang
 (Yang superficiel), meridiens intestin grele ? vessie; Chao-Yang
 (Yang moyen), meridiens triple-rechauffeur ? vesicule biliaire;
 Yang-Ming (Yang profond), meridien gros intestin ? estomac.



 102 PIERRE BOUDON

 \ \ \ I D*Part^ j^j <
 Tae yang Chao yang Yang ming ^B Tae inn Tsiue inn Chao inn \
 Yanq Yancj moyen Yang ^H Inn Inn moyen Innprofond]

 superficial I i profond superf.ciel^ J^ ^ J

 to I ^ I ? / M m ^ * *

 ? Circulation de l'energie. Les trois Yang. Les trois Yin24
 Le schema se lit de gauche a droite

 La gauche representant le superficiel et la droite la profondeur

 U Idem, p. 51.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 103

 ?Les meridiens Yin forment trois plans profonds: Tae Yin (Yin
 superficiel), meridiens rate ? poumon; Tsiue Yin (Yin moyen),
 meridiens foie ? maitre du coeur-sexualite; Chao Yin (Yin
 profond), meridiens rein ? coeur. ?25

 6. Reprenons (c) precedent, mentionnant le produit du corps sur
 lui-meme comme pratique medicale, en reference egalement au
 systeme des valeurs (Yin- Yang Cinq Elements) articulant microcosme
 et macrocosme,

 (g)

 [ Emx Em] EM = E[ M]
 M: meridiens

 nous lui faisons correspondre un ensemble de meridiens:

 (g')
 5 + 1 (yang) ? le 1 correspond au meridien

 E - 12 ~M ou particulier ?triple rechauffeur?,
 5 + 1 (yin) ? le 1 correspond au meridien

 * particulier ?maitre du coeur ? sexualite?

 et dont l'ordre est successivement:

 A,, A2, A3, A4, A5, A6,

 Bj, B2, B3, B4, B5, B6,
 etant soit yin soit yang;

 Ces meridiens ont un sens (une orientation), une amplitude (mesure
 d'une variation) et se composent entre eux origine et extremite d'un
 meridien se composent avec extremite et origine de deux autres,
 connexes). Toute proportion gardee, on peut les comparer a des
 vecteurs (ceux-ci ayant, orientation, mesure angulaire et produit
 vectoriel) et parler d'?espace vectoriel? bien que la forme de cet
 espace soit tres differente dans te cas de meridiens et dans celui de
 vecteurs.

 25 Idem, pp. 48-50.



 104 PIERRE BOUDON

 Un meridien est un intervalle borne ayant une origine et une
 extremite:

 (g")
 M = e- e

 il correspond egalement a une somme de points (ordonnes),
 M = V e- e Z. 1 j

 subissant une intensite (mesure d'une variation de l'influx energe
 tique, voir auparavant),

 x = n

 M= 2 Vl
 X = o

 x = o,... n, amplitude energetique suivant la courbe (voir aupa
 ravant) :

 doigts , I coude ou
 1 genou

 l'intensite croit des doigts jusqu'au coude ou au genou puis se
 stabilise en allant vers les organes et les entrailles.

 La composition de deux meridiens correspond a la liaison de
 l'origine de l'un (suivant) a l'extremite de l'autre (precedent); si on
 rapporte cette composition au sens des meridiens ainsi qu'a leur
 variation energetique, on observe une inversion de ces deux sens
 pour la moitie d'entre eux:

 (g'")
 [ x = n
 V ee Z, i J
 X = o

 MM =
 x = n

 V ee J '
 I X = o I

 interpolation des indices i, j.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 105

 rappelons: ?de meme sens que celui-ci dans les meridiens yang
 du membre superieur et les meridiens yin du membre inferieur, elle
 est de sens contraire dans les meridiens Yin du membre superieur et
 les meridiens Yang du membre inferieur.

 L'ordre des couplages de deux meridiens donnera la suite:

 (depart) B, - A,, A2 - B2, B3 - A3, A4 - B4, B5 - A5, A6 - B6,
 (P) (GI) (E) (RP) (C) (Ig) (V) (R) (MSC)(TrR)(Vb) (F)

 soit les rapports:
 A - B ou B - A (yang-yin ou yin-yang)

 que Ton peut ecrire:
 A a B

 en se referant a (d) precedent mentionnant l'existence de zones
 transitionnelles ou points de mutation yang-yin et yin-yang dans le
 cycle journalier;
 soit:

 A, A' ou B, B'

 autrement ecrit, selon (d):
 A A A' ou B A B'

 Mis a part ces deux types de relation, nous avons l'existence de
 ?meridiens couples? (voir diagramme de la page 98); ceux-ci relient
 la transition de deux meridiens Yin (B, B') a celle de deux meridiens
 Yang (A, A').
 Nous ecrirons alors:

 A V B = (A A A')V(B a B')

 Dans cette formalisation, nous retrouvons les principales lois du
 Tao (cf. (d)).

 Considerons maintenant cet ensemble de meridiens associe a
 un horaire qu'il determine; par exemple, dans le cycle journalier
 nous avons une alternance generate regie par les lois du yin-yang
 (rapports yin-yin, yang-yang; yin-yang, yang-yin;yin, yin-yang, yang;
 etc). Ce cycle journalier se decompose ainsi non en heures (comme



 106 PIERRE BOUDON

 unites minimales de temps) mais en double heures (periodes mi
 nimales dans le diagramme de la page 98).

 Si nous appliquons les lois des Cinq Elements, cycles Cheng et
 Ko, correspondant a une alternance saisonniere, nous obtenons un
 chevauchement de ces premiers cycles yin-yang avec les seconds.
 Enfin, l'ensemble de ces lois forme une composition annuelle,
 laquelle redonne les lois journalieres comme celle d'une dimension
 historique de la personne.

 Toutefois, cette derniere dimension ne peut etre comparee a ce
 que nous entendons par histoire, dimension lineaire et progressive
 (ou accumulative), THistoire, dans la pensee traditionnelle chinoise
 n'ayant pas de sens oriente; le temps n'est pas une accumulation de
 faits ou une tension vers un but defini mais une reproduction
 incessante de cycles journaliers, saisonniers, annuels, tous equivalents
 finalement. L'ordre, ainsi, n'est pas lineaire, inclusif, mais intersectif
 (cf. (f) precedent); chaque cycle elementaire correspondant a autant
 d'?horloges? mises en correspondance selon les principes de cet
 ordre (intersectif) et dont le temps correspond a un reglage general.

 Dans ce cas, chaque meridien correspond a la ligne pointillee de
 (o.

 Lorsqu'il y a ?crise?, dereglage (par exces ou manque, voir (e)
 precedent), la pratique medicale consiste a reequilibrer ces differentes
 ?horloges? entre elles comme un horloger qui avancerait ou retarde
 rait certaines aiguilles pour les mettre en accord. Dans cette optique,
 prevenir la crise, te dereglage, est aussi important (sinon plus) que
 Tintervention.

 L'ensemble des meridiens forme ? voir les deux figures
 precedentes tirees du livre L Acupuncture (zones de connexions et
 circulation de l'energie) ? un principe territorial associe a cet
 ensemble de cycles temporels regies par l'ordre intersectif (f); cette
 territorialite correspondant, au niveau des meridiens, a un ensemble
 de lignes pointillees reliees par leurs extremites.

 Nous pouvons ainsi en dresser la carte comme schema topolo
 gique applique au corps et c'est ce dont rendent compte les deux
 figures precedentes puisqu'en sorte elles sont une ?abstraction? de ce
 corps ? mais abstraction representant les lois energetiques de celui
 ci.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 107

 Voyons alors du cote des proprietes du Yin-Yang, associees a
 celles des Cinq Elements; nous les avons seulement presentees sous
 leur aspect logique ou temporel. Considerons-les comme formes d'un

 espace: Yang
 (h) ^

 v ' Q, chemin peripherique:
 / ^^ lois du Yin, Yang

 / X^ chemin central:
 / X \ lois des Cinq Elements // x / o* *o ^v

 / o-"?^~Q x / o#? ??o X

 ^V I Y Centre T ^^
 x. ?-"-? / \x //

 Yin

 Ce graphe, bien que distinct des deux figures precedentes, leur
 est cependant superposable.

 Au centre, la terre.
 Nous avons un cycle regulier Yin- Yang (annuel ou journalier, cf.

 (e')) et un cycle Cinq Elements, tous deux ayant meme sens.

 Ces deux cycles sont couples, nous te savons, mais de plus les
 Cinq Elements peuvent etre traduits en termes de yin et de yang
 (cf. (e")), 1'inverse n'etant pas constate; c'est pourquoi, le cycle Yin
 Yang ?domine? le cycle Cinq Elements.

 Le centre unife les deux cycles, chaque element etant le compose
 des quatre autres (cf. (e")); c'est pourquoi le graphe est subdivisible
 indefiniment (lignes pointillees autour d'un des points du graphe (h)).

 Toutefois, nous ajouterons que ce graphe n'est pas planaire, c'est
 a dire qu'il ne peut etre rabattu dans un plan comme pourrait le
 laisser croire la representation (h) presente; les Cinq Elements ne
 sont pas plus ?centraux? que le Yin-Yang n'est ?peripherique?. Le



 108 PIERRE BOUDON

 centre, la terre, est a la fois centre et peripheric puisque procedant
 des memes principes de composition; les poles ne sont jamais la
 representation d'unites mais de dualites, etant toujours formes de Yin
 et de Yang (Yin et Yang dont indissociables bien qu'il existe un pole
 majeur Yin et un pole majeur Yang, cf. (e')).

 Bref, et nous retrouvons la le sens des deux figures precedentes
 tirees du livre LAcupuncture (revelant aucune ?centralite?), le gra
 phe (h) forme un ?corps? (un volume) boucle sur lui-meme (et non
 etale sur une surface), n'ayant qu'un sens d'orientation, ne departageant
 pas un centre d'une peripheric, un superficiel d'un profond, un
 anterieur d'un posterieur; graphe non planaire ne pouvant corres
 ponds a un plan euclidien (operant ces partages) mais seulement a
 un plan moebien (surface close et unilatere de la bande de Moebius).

 Ce que nous traduisons la en termes mathematiques, c'est la
 forme d'un espace dont procede Torganisation des meridiens.

 Nous parlions precedemment, a leur sujet, de vecteurs; on voit
 ainsi qu'ils sont comparables (orientation, mesure d'une amplitude,
 lois de composition) mais ressortissent d'une forme distincte d'espa
 ce: bouclee et non etalee, fermee et non ouverte, sans point d'origine
 et non avec. En termes energetiques, implosif et non explosif.

 Notons enfin que cette difference de plan euclidien a plan
 moebien pourrait etre rapprochee de celle entre ordre inclusif ? le
 plan euclidien y repondrait ? et ordre intersectif.

 7. Abordons enfin la description des ?points? d'acupuncture
 proprement dits.

 ?C'est grace a la constation de leurs qualites tres speciales que
 ces points du revetement cutane corporel contribuerent a
 Tedification de la therapeutique par les aiguilles. Ils ont: ?la
 propriete de devenir douloureux, soit spontanement, soit a la
 pression, en des regions electives parfois proches, mais parfois
 fort eloignees d'un organe malade (nous soulignons), regions
 sur lesquelles ils se groupent en series lineaires toujours les
 memes lors de Tatteinte des memes organes ou des memes
 fonctions;

 ?la possibility, lorsqu'on les irrite (et Taiguille de Tacupuncteur
 en dirige et regie Tirritation), de determiner un effet curatif sur
 les troubles observes.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 109

 ? Leur existence est indeniable, le malade souvent les signale lui
 meme, et le medecin les met en evidence par rapport a des
 reperes anatomiques rigoureux.

 ?Au nombre de huit cents ? dont la plupart sont des points
 bilateraux ? ils se qualifient a la fois sur le plan physique,
 physiologique, et sur le plan psychique dont chacun des meri
 diens porte un reflet, par deux ordres d'actions: une action de
 commande directe de l'energie qui decoule objectivement de la
 systematisation de la circulation energetique telle que nous
 l'avons decrite; une action symptomatique dont les Chinois
 n'ont pas codifie la modalite de transfert energetique, mais dont
 on est en droit de penser (...) que les termes sont en resonance
 harmonique ave ceux de la precedente et (...) qu'ils repondent a
 des desequilibres types.

 ?Certains de ces points possedent l'une et l'autre qualification.
 Certains ne possedent que l'une d'elles.

 aL'action de commande directe de l'energie, principe essentiel
 d'un traitement par tes aiguilles et element capital de la duree du
 resultat obtenu, est assuree:

 ?par des points qui sont communs a tous les meridiens et ont sur
 ceux-ci une action identique; ce sont, sur le trajet meme des
 meridiens:

 ?les soixante points antiques ou points elementaires qui sont de
 grande valeur car tous situes sur l'extremite distale des membres
 dans la zone ou l'equilibre energetique est le plus instable, done
 ou il est le plus facile de le modifier, tous echelonnes dans le sens
 de l'augmentation de l'energie dominante de chacun des meri
 diens qui, nous l'avons dit, croit a partir de cette meme extremite
 distale et, dans cette ?echelle de rapports?, disposes selon le
 cycle des Cinq Elements (ils seront d'un emploi aise par la regie
 du cycle Cheng ou du cycle Ko dans la correction de la plupart
 des desequilibres energetiques dans l'un ou l'autre sens).

 ?Alignes entre les extremites des doigts et le coude (segment
 terminal des meridiens Yin, segment d'origine des meridiens Yan
 du membre superieur), entre les extremites des orteils et le genou
 (segment terminal des meridiens Yang, segment d'origine des
 meridiens Yin), ils sont au nombre de cinq par meridien: ?le
 point Tsing, point des extremites des mains et des pieds, premier



 1 10 PIERRE BOUDON

 ou dernier point des meridiens selon qu'il s'agit d'un meridien
 centrifuge ou centripete; point de changement de polarite de
 l'energie;

 ?le point Yong, second ou avant-dernier;

 ?le point Yu, troisieme compte a partir du debut ou de la fin du
 meridien, excepte pour te meridien de vesicule biliaire ou il est le
 quatrieme;

 ?le point King, situe juste au-dessus des poignets et des chevilles;

 ?le point Ho, situe au niveau des coudes et des genoux, a partir
 duquel l'energie est stabilisee.

 ?Leur rapport avec les elements varie selon la nature des
 meridiens; en effet, le flux energetique aborde aux premieres
 heures du jour (de meme que l'energie saisonniere naissante
 aborde le printemps) comme meridien Yin le meridien du foie (1
 heure), correspondance: bois, printemps, comme meridien Yang
 (5 heures) te meridien du gros intestin, correspondance: metal,
 automne; ils ont done pour correspondances:

 ?le point Tsing, pour les meridiens Yin: bois et printemps; pour
 les meridiens Yang: metal et automne;

 ?le point Yong, pour les meridiens Yin: feu et ete, pour les
 meridiens Yang: eau et hiver;

 ?le point Yu, pour les meridiens Yin: terre et canicule; pour les
 meridiens Yang: bois et printemps;

 ?le point King, pour les meridiens Yin: metal et automne; pour
 les meridiens Yang: feu et ete;

 ?le point Ho, pour les meridiens Yin: eau et hiver; pour les
 meridiens Yang: terre et canicule.

 ? Du cycle de ces points capitaux, certains auteurs, du fait qu'un
 meridien regoit l'energie de celui qui te precede et la transmet a
 celui qui te suit, ont deduit la qualification de points souvent
 utilises en Occident:

 ?le point dit de bonification?, point sur un meridien donne de
 l'element correspondant a son meridien ?mere? qui est cense ?le
 nourrir ?;



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 1 1 1

 ?le point dit ?de dispersion?, point sur ce meridien ?fils? qui est
 cense se nourrir de lui.

 ?Par exemple pour le meridien Cceur: son meridien ?mere?
 dans le cycle Cheng des elements etant le meridien du foie =
 element bois = point Tsing, son point de tonification sera son
 point Tsing = neuvieme point; son meridien ?fils? etant le
 meridien de la rate et pancreas = element terre = point Yu, son
 point de dispersion sera son point Yu - septieme point.

 ?Mais, en fait, l'usage de ces points ne consiste qu'en une
 acception partielle de la regie des Cinq Elements que certains
 acupuncteurs debutants utilisent ainsi sans le savoir.

 ?Apres les soixante points antiques, nous avons les points
 ?Yunn' ou points ?source? qui ont pour caractere essentiel une
 action directe sur l'organe ou la fonction meme auxquels est lie
 le meridien. Ces points coincident avec les points Yu ou points
 terre en ce qui concerne les meridiens Yin, ils repondent au point
 consecutif au point Yu pour les meridiens Yang. Specialement
 indiques en presence de symptomes organiques, ils renforcent en
 outre Taction des points precedemment decrits.

 ?Font suite les points ?Lo? ou points de ?passage?, points de
 depart des vaisseaux Lo dont le role est d'etablir l'equilibre entre
 deux meridiens d'organes couples dont l'un serait en exces. Ils
 sont situes soit entre les points Yu et King, soit entre les points
 King et Ho.

 ?Enfin, les points ?Penn? ou points ?horaires? qui correspon
 dent au point de l'element auquel est lie l'organe dans le tableau
 des correspondances et dont on obtiendra les meilleurs resultats
 si on les pique a l'heure de l'influx energetique maximum du
 meridien ?26.

 8. Ainsi, avec cette derniere presentation, rencontrons-nous
 l'?empiricite? du corps puisqu'entre ces differentes qualites de
 points et ce dernier en son entier nous obtenons une equivalence
 ? le corps concu comme recouvrement par un ensemble de
 points.

 26 Idem, pp. 58-63.



 I 12 PIERRE BOUDON

 Nous ecrirons:

 (i)

 ces points exprimant une douleur ou non,

 m m[-] e = e
 i i

 ? + ? representant un etat de sensibilite a la douleur,
 ?-? representant Tetat contraire.

 La douleur est le signe (symptome) d'un desequilibre physiologique
 general (voir (e') precedent), repondant soit a un exces energetique,
 soit a un manque.

 Le corps; les points du corps; les meridiens forment ainsi
 l'ensemble des parties du corps dont les organes / entrailles ne sont
 que des elements au meme titre que les points de la surface cutanee

 (i')

 e [i^mJ = p ( Em)

 soit la decomposition du corps en parties selon l'ordre intersectif (f)
 precedent; chaque meridien est forme par une somme de points
 disposes selon un certain ordre et un influx energetique transmis par
 ceux-ci (voir (g'") precedent), soit:

 M " ef < eg < eh < ei < ej <

 Nous pouvons classer les points selon les distinctions (topolo
 giques) suivantes:

 extremites / lignes / surface
 (les plus importants) (sur meridiens) (voisinage ou meme

 hors meridien)



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 113

 de plus, nous ajouterions que certains points,

 sont universels (a 1'ensemble des meridiens),
 d'autres, particuliers (a un meridien ou deux),
 enfin, certains sont singuliers.

 Ainsi, a partir de la qualification des ces points, pouvons-nous
 recomposer la carte (le reseau) generate des meridiens dont nous
 savons que la forme topologique n'est pas un plan euclidien mais
 moebien (surface unilatere orientee, sans centre ni peripheric).

 Ce qu'il nous faut retenir de cette presentation sommaire des
 points d'acupuncture, c'est leur ?effet a distance?; certains (essen
 tiellement localises sur la surface) n'ont qu'une action ?de voisinage?,
 mais generalement 1'ensemble possede cet effet a distance, principe
 d'une causalite echappant en partie a une conception occidentale du
 corps.

 Un schema du genre suivant permettrait d'en rendre compte,

 (i")

 {(-?->, ^ ^^ \ _ _ sens d'orientation

 t k t j organe/ divers points
 entraille d'acupuncture

 L'effet therapeutique sur un organe ou entraille correspond, non
 a un effet ?de voisinage? (localise dans sa proximite), mais a un effet
 a distance de plusieurs points distribues le long du meridien. C'est un
 point d'intersection de leurs effets que nous rapprocherions de l'ordre
 intersectif ((f) precedent) general definissant la forme d'ensemble du
 meridien. Mathematiquement, nous pourrions parler d'un point
 d'accumulation11 de 1'ensemble M (meridien).

 27 Dictionnaire raisonne de Mathematiques, A. Warusfel, art. ?Topologie?,
 ( :408-409). ?Un element a de E, appele point ou vecteur (si E est vectoriel) est un



 1 14 PIERRE BOUDON

 Conclusion: le corps et la representation de I'espace.

 II nous faut nous arreter la, bien que nous n'avons pu donner de
 cette conception particuliere du corps et de sa pratique medicale
 l'ensemble d'informations necessaire permettant d'en offrir une
 description complete; nous n'avons parte que des meridiens prin
 cipaux (cf. douze), laissant de cote les meridiens dits ?secondaires?,
 ou les meridiens dits ?merveilleux? (Tensemble constitue a peu pres
 une cinquantaine) dont cependant les principes (topologiques et
 energetiques) restent semblables aux premiers ? ils n'ont fait que
 complexifier le reseau.

 Nous n'avons parte que des points les plus communs (les points
 dits antiques) bien que cette medecine en ait recenses huit cents; des
 types d'energie (d'alerte ou symptdmale, par exemple) n'ont pu etre
 qu'evoquees. Enfin, nous ne pouvions aborder la question du
 diagnostic dans son ensemble (comme par exemple la theorie des
 pouls; la classification des maladies, qu'elles soient d'ordre physique
 ou psychique).

 Ainsi, qu'avons-nous cependant appris?

 Je pense a Tetrangete que nous revele cette pratique ou la peau,
 la surface cutanee, est aussi ?expressive? que Tinteriorite du corps;
 que lorsqu'il y a perturbation organique, il n'y a pas lieu de Touvrir
 et d'en oter, d'en substituer, divers elements.

 Nous avons egalement appris que ce corps a sa place dans le
 cosmos, regis selon des valeurs qui leurs sont communes (la theorie
 du Yin, Yang; des Cinq Elements).

 Nous avons appris que le corps n'est pas un materiau brute (une
 donnee naturelle) mais qu'il est le resultat en tant qu'objet d'une
 medecine d'une conception abstraite, et c'est en cela qu'il y a
 distinction de pratiques entre la medecine occidentale (dans sa
 tradition galienne) et la medecine chinoise; conception que nous
 avons pu interpreter en termes mathematiques (topologiques, essen
 tiellement) et ou te hasard n'a que tres peu de place.

 Ainsi, cette conception definit un determinisme dont les prin
 cipes de causalite sont tres differents de ceux d'une pensee occiden

 point d'accumulation d'un sous-ensemble F de E, s'il existe un element h de F distinct
 de a dans tout ouvert contenant a (on ne suppose pas a dans F).



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 115

 tale. Une question se pose: en parlant de determinisme, pourrions
 nous songer a definir une ?grammaire ? du corps, et ? dans ce cas ?
 qu'elles en seraient les formes? Est-ce la ?theorie? du Yin, Yang, des
 Cinq Elements, leurs cycles, qui a permis de decouvrir ces proprietes
 du corps (energie, meridiens, points d'acupuncture), ou bien est-ce de
 leur observation empirique (mais encore faut-il choisir adequatement
 les ?donnees?) que cette medecine en a induit ces proprietes
 generates? En fait, ?theorie? et ?pratique? ne sont pas dissociables,
 mais si nous voulons parler d'un mode de composition comparable a
 une grammaire, encore faut-il savoir choisir les termes initiaux, leurs
 modes de derivation vers des termes finaux qui sont des elements
 ?concrets? ? soit, relevant tous d'un meme ordre.

 Cette grammaire supposee, suivant l'ordre adopte par la pensee
 chinoise, rassemblerait les considerations suivantes:

 (j)
 regies de derivation j difference entre poles

 Yin Yang I difference entre ?niveaux?
 (reference a (d-d')),

 LOGIQUE equivalence avec Cinq Elements
 (reference a (e-e")).

 cycles Yin, Yang reference a (e'-g'-g"')).
 cycles Cinq Elements (reference a (e"')),

 espace troue, unidirectionnel, unilatere,
 ni centre ni peripheric,

 TOPOLOGIE ni surface ni profondeur,
 ni anterieur ni posterieur,
 (reference a (h-f-i")),

 meridiens (reference a (g-g"-g"'-i')),

 CORPOREL |
 points d'acupuncture (reference a (i-i'-i"),

 resultats generaux:

 rapports d'equivalence entre serie de points,
 rapports d'equivalence entre serie de meridiens,
 rapports d'equivalence entre corps et environnement.



 1 16 PIERRE BOUDON

 Ces resultats generaux, correspondant a une operation de
 ?synthese ? par rapport a l'ordre de derivation de la grammaire (j), ne
 sont pas sans faire penser a Taspect ?transformationnel? d'une
 grammaire linguistique (generative-transformationnelle28), mettant
 en correspondance diverses suites de termes exprimant entre elles des
 rapports paraphrastiques.

 Toutefois, la difference profonde entre de telles grammaires
 linguistiques et cette grammaire presente residerait dans l'ordre de
 derivation: sequentiel dans le cas des premieres, non-sequentiel
 comme nous Tavons vu dans le cas present. En effet, la derivation
 ?de base? (les deux premieres regies) doit definir en meme temps,
 deux poles (Yin, Yang), cinq termes (les Cinq Elements), trois
 niveaux (celui du Tao, celui du Yin et Yang principaux, celui du yin
 et yang secondaires); trois expressions dissemblables.

 Ainsi qu'entend-on par grammaire non-sequentielle? Dans une
 grammaire linguistique, les derivations des. phrases partent toutes
 d'un axiome unique (note P en general) dont s'en deduisent toutes
 les formes syntagmatiques particulieres. Ici, nous n'avons pas un
 axiome initial mais deux (le Yin et le Yang), tous deux s'impliquant
 mutuellement et se composant a un deuxieme niveau de generation
 pour produire les Cinq Elements ? eux-memes renvoyant a des
 termes ?concrets? comme les meridiens, les organes / entrailles, les
 points.

 Considerons fictivement un tel type (non-sequentiel) de gram
 maire29:

 (k) les deux axiomes initiaux seront,
 S = T

 T = S

 (yin, yang, peu importe)

 28 Telle que definie par l'ecole chomskienne.
 29 Notions sur les Grammaires formelles, M. Gross & A. Lentin, (1967: 77, ss.).

 A voir pour de plus amples details sur ces differences entre grammaire sequentielle
 et grammaire non-sequentielle.



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 117

 puis
 S = b T b

 T = a S a

 ils s'impliquent mutuellement; de plus, nous devons departager
 un ?grand ? yin d'un ? petit? yin, un ?grand ? yang d'un ? petit?
 yang,

 +
 S = a e a

 T = b+ e b"

 e (element neutre, permettant la reunion) pourra alors definir
 l'element ?terre? de ?pure necessite?,

 e = ?terre?

 avec la relation d'ordre
 + - - +
 a b ? a b

 (et inversement)

 (voir (e) precedent), cycle base sur la combinatoire des quatre
 poles: Sud, Nord, Est, Ouest (ou saisonnierement: Ete, Hiver,
 Printemps, Automne), lequel incluant l'element neutre e redon
 nera la composition des Cinq Elements.

 On peut alors en un deuxieme temps construire abstraite
 ment la table des combinaisons dont e est Tinvariant:

 e a b c d

 a e

 b-e

 c-e

 d-a

 e representant a la fois l'element ?terre? et le mode de
 composition des autres elements entre eux; un ?element? n'est
 done pas une entite mais une dualite.

 Nous ne pretendons pas que les cinq regies de (k) ? en omettant
 les deux premieres qui sont reintegrees dans les deux suivantes ?



 1 18 PIERRE BOUDON

 restituent au complet 1'ensemble des proprietes logiques, topolo
 giques, corporelles, resumees en (j) precedent; en appliquant toutefois
 ces regies, le lecteur jugera du parallelisme entre leurs modes de
 derivation et celles de la theorie du Yin- Yang et des Cinq Elements
 associes, la ?grammaire? (k) mettant assez bien en valeur les
 distinctions principales que nous avons retenues: niveau des principes
 (S, T), deux poles s'impliquant mutuellement, differentiation en
 niveaux (S, b ,b) (T, a, a), production des Cinq Elements par adjonction
 de l'element neutre (e) qui, rappelons-le, correspond a une place
 strictement fictive (mais de pure necessite logique: la ?terre?).

 Revenons enfin au premier axiome (a) de cette etude de
 l'acupuncture, differenciant les notions de microcosme et de macro
 cosme. Comme nous l'avons signale, elles sont en correspondance
 mais le microcosme n'est pas une ?partie? du macrocosme, partie
 ultime de celui-ci par exemple. Ils forment alors un meme ?ensem
 ble? dont l'un est l'?envers ? de l'autre ? ?envers ? et ?endroit? dans
 une continuite topologique referee a un espace mcebien (voir le point
 TOPOLOGIQUE de (j)). Nous dirions alors de ceux-ci qu'ils sont a
 la fois les composants d'un meme ensemble mais qui se dedouble sans
 cependant se scinder: operation de coupure sur la bande de Mcebius
 produisant non deux bandes separees mais un nceud.

 C'est toute la difference d'avec une conception occidentale de
 l'espace ou la coupure ne produit pas un lien mais une separation30

 ? separation permettant l'inclusion.

 Considerons a la suite de (b-b") les deux equations suivantes:

 (1) Representation du corps chinois,

 ^^ m ,_ M

 representation du corps occidental,

 ',. p(E.Xj.0). P

 30 Voir par exemple notre article sur une conception amerindienne de Tespace
 dans Anthropologie et Societe, Vol. 2, n? 2 (Quebec).



 REPRESENTATION DU CORPS DANS LA MEDECINE CHINOISE 119

 ou:

 m est mis pour ?microcosme?

 M est mis pour ?macrocosme?

 E est mis pour un ensemble de ?donnees? (le corps, par ex.)

 P est mis pour l'ensemble des parties sur cet ensemble,

 x- est mis pour element generique,

 0 est mis pour l'element vide (ou neutre, e),

 Eest enfin mis pour l'ensemble conjoint ou disjoint d'un ?microcosme? et d'un ? macrocosme?.

 Dans la pensee chinoise, le macrocosme est T?endroit? d'un
 ?envers? microcosmique comme celui est T?endroit? d'un ?envers?

 macrocosmique ? leurs liens etant le reseau de meridiens qui couvre
 la surface corporelle comme la surface cosmique (terre, atmosphere,
 ciel).

 Dans la pensee occidentale, le corps peut etre l'image du cosmos
 (mi, M-1) mais en meme temps s'en dissocie comme corps parti
 culier dans celui-ci ? dissociation qui Tinclue dans ce cosmos comme
 dans un autre corps (agissant comme ?macrocosme? pour ce
 ?microcosme?; M, mx ou mb m2). Inclusion et dedoublement, mais
 dans cette derniere operation on ne peut plus lire le rapport continu
 entre un ?envers? et un ?endroit?, un ?interne? et un ?externe?. Le
 ?decoupage? d'un ensemble de ?donnees? (comme le corps, par
 exemple) ne repond done pas au meme ordre (ce fut la difference
 notee en (f) entre un ordre inclusif et un ordre intersectif).

 Dissymetrie qui sera generatrice d'une toute autre logique.

 REFERENCES

 Boudon, Pierre,
 1978 ?Conception semiotique d'un espace; un modele amerindien de I'univers?.

 Anthropologie et Societe, vol. 2, N? 2, pp. 113-139.

 Faubert, A.
 1974 Initiation a /'acupuncture traditionnelle. Paris: Belfond.

 Foucault, M.
 1963 Naissance de la clinique, une archeologie du regard medical. Paris: P.U.F.



 120 PIERRE BOUDON

 Granet, M.
 1929 La Civilisation chinoise. Paris: Albin Michel.

 1950 La Pensee chinoise. Paris: Albin Michel.

 Gross, M. et A. Lentin
 1967 Notions sur les grammaires formelles. Paris:

 Guillaume, M. J., J. C. de Timowski et M. Fievet-Izard
 1975 L Acupuncture. Paris: P.U.F., collection Que sais-je?

 Ladriere, J.
 1957 Les Limitations internes des formalismes. Paris: Gauthier ? Villars.

 Papert, S.
 1967 ?Structures et categories? in encyclopedic de la Pleiade: Logique et connais

 sance scientifique. Paris: Gallimard.

 Piaget, J.
 1968 Le Structuralisme. Paris: P.U.F., collection Que sais-je?

 Warusfel, A.
 1969 Les Mathematiques modernes. Paris: Seuil. ?Topologie? in Dictionnaire

 raisonne de mathematiques.

 PUBLICATIONS
 MONOGRAPHS/ MONOGRAPHIES ? DICTIONARIES/ DICTIONNAIRES

 Arctic Townsmen by John and Irma Honigmann. 1970. $8.50

 Atii. Parlez Esquimau par E. Trinel. 1970. $9.00
 Community Development in Canada by A. J. Lloyd. 1967. $2.50
 Conflict in Culture: Problems of Developmental Change among the Cree. Edited by

 N. A. Chance. 1968. $3.25

 Cooperatives. Notes for a Basic Information Course by A. Sprudzs. 1966. $2.00

 Dictionary English-Eskimo/Eskimo-English by A. Thibert. 1970. $6.00
 Dictionnaire francais-eskimo / eskimo-francais par A. Thibert. 1955. $4.50

 Indians in the City by M. Nagler. 1970. (2nd printing, 1973). $3.50
 Kabloona and Eskimo by F. Vallee. 1967. $5.50
 Metis of the Mackenzie District by R. Slobodin. 1966. $4.50
 The Most Ancient Eskimos by L. Oschinsky. 1964. $3.50

 THE CANADIAN RESEARCH CENTRE FOR ANTHROPOLOGY ? ST PAUL UNIVERSITY

 LE CENTRE CANADIEN DE RECHERCHES EN ANTHROPOLOGIE - UNIVERSITE ST-PAUL


	Contents
	p. [73]
	p. 74
	p. 75
	p. 76
	p. 77
	p. 78
	p. 79
	p. 80
	p. 81
	p. 82
	p. 83
	p. 84
	p. 85
	p. 86
	p. 87
	p. 88
	p. 89
	p. 90
	p. 91
	p. 92
	p. 93
	p. 94
	p. 95
	p. 96
	p. 97
	p. 98
	p. 99
	p. 100
	p. 101
	p. 102
	p. 103
	p. 104
	p. 105
	p. 106
	p. 107
	p. 108
	p. 109
	p. 110
	p. 111
	p. 112
	p. 113
	p. 114
	p. 115
	p. 116
	p. 117
	p. 118
	p. 119
	p. 120

	Issue Table of Contents
	Anthropologica, Vol. 21, No. 1 (1979) pp. 1-120
	Volume Information
	Front Matter
	Introduction: Le corps et le soi [pp. 3-7]
	Le rite est dé-corps [pp. 9-22]
	La représentation du corps dans la publicité [pp. 23-41]
	Guérison et ethno-étiologie populaire [pp. 43-72]
	La représentation du corps dans la pensée et la médecine chinoise [pp. 73-120]
	Back Matter





