Communications

A propos de la recension par A. Trouwborst! du livre de J.
Hurault sur “Les Noir Réfugiés Boni de la Guyane [rancaise”.

J'ai lu avec surprise le commentaire consacré par M. Trouwborst & mon
ouvrage ‘les Noirs Réfugiés Boni de la Guyane frangaise’2. M. Trouwborst
me reproche d'avoir apporté des matériaux a l'état brut, et de n'avoir pu
dégager les principes régissant le systéme social et familial, principes qu'il
croit pouvoir reconstituer d'aprés mon texte.

Ceci pose un probléme de méthode, et je vous serais obligé de vouloir
bien me permettre d'exposer a vos lecteurs mon point de vue, en ce qui
concerne la conduite d'une enquéte ethnographique.

En me limitant aux points essentiels faisant l'objet de critique, je précise
ceci:

Les Boni, tribu de 1.000 personnes, sont divisés en groupes matrilinéaires
et matrilocaux. Une étude exhaustive montre que les membres de certains
groupes ne connaissent plus leur généalogie jusqu'a l'aieule fondatrice. Ces
groupes, selon notre propre optique, apparaissent scindés en plusieurs segments.
Pourtant, les gens n'ont pas conscience de cet état de chose; toute leur attention
est portée vers un systéme rigoureux d'appellations classificatoires faisant
que l'on appelle frére, oncle, neveu, chacun des membres du groupe, en
fonction seulement du nombre de générations séparant de la fondatrice. Ce
systéme trés simple, transmis de génération en génération, fait que chacun
connait en toute certitude l'appellation qu'il doit attribuer & tel membre du
groupe, méme si les liens généalogiques les rattachant I'un a 'autre sont oubliés.

Les croyances, le droit coutumier et le mode de vie des Noirs Réfugiés
sont fortement opposés a la scission de ces groupes.

La notion du kunu joue & cet égard un role décisif. Le konu, malédiction
pesant collectivement sur l'ensemble d'un lignage, ne peut étre conjuré tempo-
rairement que par des rites réunissant la totalité du groupe. Ni 'écoulement du
temps, ni la séparation matérielle ne protégent un individu de son kunu,
inexorablement transmis de la mére aux enfants. Cette croyance a pour effet,
non seulement d'empécher les groupes de se scinder totalement, mais d’admettre
dans leur sein des éléments étrangers. ]'ai montré (pp. 224-229) que dans les
cas trés rares ot un fragment de parenté paternelle est admis dans le lignage
et y fait souche, ses membres conservent un kunu différent. Le fait d’avoir
un méme kunu peut étre regardé comme un signe indiscutable d'une méme
origine matrilinéaire.

Cependant, avec les temps, un fractionnement finit par se produire, les
membres du groupe se répartissent entre plusieurs villages dont chacun crée

1 Cf. Anthropologica VI, 1, 1964:118.
2 Editions G.P. Maisonneuve et Larose, 11 rue Victor Cousin, Paris Ve.



236 COMMUNICATIONS

un nouveau terroir, et établit un lieu de culte des ancétres, le fraga tiki. Ils
se réunissent & leur village d'origine pour conjurer le kunu, quand ils sont
frappés de calamités.

Une étude exhaustive fondée non seulement sur les généalogies mais sur
I'analyse du terroir, montre que ce fractionnement ne s'effectue pas en fonction
de la segmentation apparente résultant du tableau généalogique, mais en
fonction d'affinités personnelles. Deux individus qui, selon notre optique,
appartiennent a des segments différents du lignage, pourront vivre dans le
méme village, ou inversement. Ce qui se comprend aisément puisque, répétons-
le, les Boni ne se préoccupent pas des généalogies, amis seulement des liens
“horizontaux” de parenté classificatoire. Pour un Boni, tout individu englobé
dans ce systéme d'appellations et soumis au méme konu, est son proche parent,
et rien ne le sépare de lui, qu'on connaisse ou non le détail des liens généalo-
giques.

Ceci permet de comprendre qu'il y ait un certain flottement dans les
termes employés par les Boni pour désigner le lignage. Ils emploient a peu
prés indifféremment les termes bee, “ventre”, quand ils veulent insister sur
I'origine commune matrilinéaire, et lo, “troupe”, quand ils envisagent le groupe-
ment effectif des individus. Ce dernier terme peut étre soit plus général,
dans le cas ou des étrangers vivent avec le lignage, soit plus restrictif, si le
lignage est réparti en plusieurs villages.

Je reconnais que je n’ai pas cherché, au cours de l'ouvrage, a systématiser
ces termes plus que ne le font les Boni eux-mémes; ceci n'enléve rien a la
clarté de l'exposé.

Au surplus — et ceci pose le probleme général de la conduite d'une
enquéte — il est fort dangereux d'aborder une étude sur la structure sociale
en recherchant des concepts rigoureusement définis et appliqués. Au cours de
15 missions effectuées auprés de 12 populations différentes, tant en Afrique
Noire qu'en Guyane, j'ai rencontré cela fort rarement. Il y a partout des
principes, qu'on obtient facilement par l'interrogatoire. Et il y a l'application
pratique de ces principes, qui est toute autre chose. L'étude exhaustive des
généalogies de l'habitat et du terroir d'un groupe de 1.000 & 1.500 personnes
— les sociologues qui me lisent savent quel effort cela représente — peut
seule permettre de mettre en évidence les tendances qui se font jour et leur
évolution récente; encore cet effectif n’est-il pas toujours suffisant pour qu'on
puisse conclure avec certitude, faute de cas particuliers révélateurs.

Je me suis efforcé de conduire I'enquéte sur les Boni sans idée précongue,
et d’'éviter surtout de transposer dans cette société formée dans des conditions
si particuliéres tel ou tel concept africain bien connu. Dans une large mesure,
la structure des Noirs Réfugiés est une création originale, et s'ils ont conservé
des mots africains pour désigner certaines croyances, les concepts correspondant
ont été modifiés ou transposés.

Je me suis gardé méme de toute conclusion rigoureuse; le champ réduit
de mon étude ne s'y prétait pas. Quand les sociologues qui ont entrepris



COMMUNICATIONS 237

I'étude des autres tribus des Noirs Réfugiés auront publié leurs travaux, on
pourra confronter les divers témoignages, et formuler des conclusions sires.

J. HurauLrT
Institut Géographique National, Paris

Tom Pahbewash’s Visions.

For the last three years an Indian Leadership Conference has been held
in the spring at the University of Western Ontario. All the Indian bands in
southern Ontario south of the French River have sent delegates to it. The
author attended each year in the dual capacity of advisor and critic. In 1962
the author met an Ojibwa delegate Tom Pahbewash, elected Chief of a Band
located near Nobel in the Parry Sound district on Georgian Bay. In May 1963
he returned again and at the first opportunity took the author to his room to
reveal that he had for some time been in direct communication with “the great
god” who had revealed to him the structure of the universe and a plan for
human redemption, and charged him with the responsibility of spreading the
good news and carrying out the necessary acts to ensure the salvation of all
mankind. Trembling with excitement Tom produced three pages of notepaper
covered with drawings and a stone he said contained treasure. Using the
drawings he explained the revealed nature of the universe and, when that was
done, related his apocalyptic vision. Later in the week the author had him
repeat the story again and persuaded him to part with two of the sheets of
drawings — but he would not part with a money stone or the third sheet
which was a map showing how to get to the source of the money stones. Let
us first examine the drawings.

Figure 1-A represents the Heavens. The larger circle in the center is the
Earth and from it rises the ladder of knowledge to the Sun, which is
represented by the smaller circle. The circle of dots between the Earth and the
Sun was called by Tom the “Circle of the Stars”. Between the Earth and the
Sun rises the ladder of knowledge. The mark just short of halfway up, the
third rung of the ladder, represents the limits that one may attain by education.
Beyond that, so far as could be ascertained, one proceeded by a kind of
spiritual experience up to the large platform at the top of the ladder upon
which is another little platform that comes very close to the Sun. According
to Tom, only one man besides himself has ever reached this level. This man
was an unnamed President of the United States, probably Washington or
Lincoln. The figures to the left of the Sun, as one looks at the page, represent
the twelve Apostles. A small difficulty arises here because of course the
figures number thirteen. Tom said that he was really unsure of their number,
although he did identify these figures with the twelve Apostles and said there
might easily be more. Tom several times mentioned the danger inherent in
achieving to the third platform that is nearest to the Sun. He said more than
once that he was in danger of falling over, but “He held me up” and by “He",
Tom evidently meant “the Grear God” as he referred to the Deity.



	Contents
	p. [235]
	p. 236
	p. 237

	Issue Table of Contents
	Anthropologica, Vol. 6, No. 2 (1964) pp. 131-262
	Volume Information
	Front Matter
	The Kwakiutl Indians: "Amiable" and "Atrocious" [pp. 131-158]
	Transients and Permanents at Camas: A Study in Social Stratification [pp. 159-174]
	Cummins' Summational MLI (1936) as an Expression of Significance of D and A Lines: An Alternative Approach [pp. 175-182]
	Nine Small Sites on Lake St. Francis Representing an Early Iroquois Horizon in the Upper St. Lawrence River Valley [pp. 183-221]
	Anthropometric and Dermatoglyphic Study of the Juangs in Orissa, India [pp. 223-234]
	Communications
	A propos de la recension par A. Trouwborst du livre de J. Hurault sur "Les Noir Réfugiés Boni de la Guyane française" [pp. 235-237]
	Tom Pahbewash's Visions [pp. 237-243]

	Recensions / Book Reviews
	Review: untitled [pp. 244-245]
	Review: untitled [pp. 245-247]
	Review: untitled [pp. 247-248]
	Review: untitled [pp. 248-251]
	Review: untitled [pp. 251-253]
	Review: untitled [pp. 253-255]
	Review: untitled [pp. 255-257]
	Review: untitled [pp. 257-260]
	Review: untitled [pp. 260-261]

	Notes Bibliographiques / Book Notes [pp. 262-262]
	Back Matter





